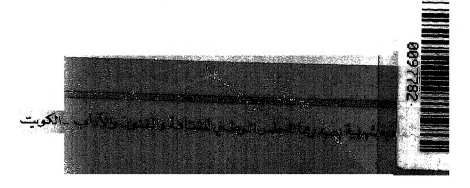


# تعتيرالعكالم

د. اتنور عبد الملك







سلسلة كتب ثقافية شهوية يصدوها المجلس الوطيئ للثعثافة والفنون والآداب - الكويت

# تعتيرالعكالم

د. اتنورعبد الملك

0 9 \_ صفر ١٤٠٦ هـ \_ نوفمبر ( تشرين الثاني ) ١٩٨٥ م

المشرف العدام:
احمد رمشاري العدواني
الأمين العام للمباس
الأمين العام:
و. خليف راكو قيران

#### هيئة التحرير:

د. فراد زكريا الستشار د. استامة الخدولي زهديرال كرمي د. سليمان الشطي د. سليمان السكري د. سايمان العسكري ث. عبد الرزاق العدواني د. عبد الرزاق العدواني د. محتمد الرميسي

المرابيلات :

توجه باسم السيدالأمين العام للمبلولوطني للثقافة والمغنول والآداب مس.ب ٢٣٩٩٦ ـ الكويت

تغيتيرالعالم

المواد المنشورة في هذه السلسلة تعبّرعن رآي كانبها ولا تعبر بالضرورة عن رآي المجلس

### تقديم

إن عملية تغير العالم منذ نهاية الحرب العالمية ، وخاصة منذ مرحلة ما بين عامى ١٩٤٩ و ١٩٧٣ ، أي بين انتصار ثورة التحرر الوطني واقامة جمهورية الصين الشعبية في أول أكتوبر عام ١٩٤٩ من ناحية ، وحرب أكتوبر عام ١٩٧٣ وتحرير فيتنام في نفس المرحلة من ناحية أخرى أمر مركزي في تطور المجتمعات البشرية الحديثة ، كها أنه بمثل نقطة التحول في تاريخ العالم .

ومن ثم فان هذه العملية ، عملية « تغير » العالم لا تحدث بشكل موضوعي آلي بحت ، من جرّاء تطور القوى الانتاجية أو مقتضيات المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، وغير ذلك من الأسباب التي يسهل وصفها كمياً . انها عملية تلعب فيها الارادة السياسية دوراً رئيسا ، عتد بحاله من الجيو ـ سياسة العالمية والاقليمية إلى الدين وصراع الحضارات . أي أن عملية « تغيير » العالم تقتضي ، بالضرورة ، دراسة القوى العاملة على « تغيير » العالم . بعضها يعمل من أجل توسيع رقعة التحرر والحرية ، والتقدم . والبعض الآخر يعمل من أجل اخضاع عملية التغير إلى هيمنة المركز الواحد . وإن تشابك هذه الاتجاهات ، وتعدد مسالكها ومناهجها ، وتباين معدلات سرعة تحركها الذاتي أثارت ، وتثير بشكل متزايد ، مستوى جديداً من الإشكال يقتضي نوعاً جديداً من التحليل . .

ومن هنا ، فان هذه الدراسة المقتضبة سوف تتجه أولاً وقبل كل شيء إلى دراسة المحاور العامة لعملية تغيير العالم ، دون أن تهتم بالسرد التفصيلي \_ وهو من شأن الدراسات التفصيلية ، الميدانية ، وللتابعة الصحفية الدقيقة \_ وذلك بغية تقديم صورة شاملة لعملية

تغيير العالم من خلال التغيرات الحادثة فعلا ، وبشكل أوضح ابتداءً من الطاقات الحركية الكامنة . ومن هنا ، سيكون التركيز على ذلك « الجزء المغمور من تحت الثلج » ، بغية النفاذ إلى أعماق التيارات التي تعمل في قلب المحيط العميق لتاريخنا المعاصر ، آنياً ومستقبلياً .

وخلاصة القول: فإن هذه الدراسة تستهدف أن تضع بين يدي القارىء الملتزم، والمواطن الواعي، وبين طلائع مختلف المدارس التكوينية الأصيلة للفكر والعمل في أمتنا العربية \_ مجموعة التحاليل والرؤى التي قد تعين على تحديد التحرك العربي في المرحلة القادمة، صوب نظام عالمي جديد.

فهذه دراسة لا تقدم « حلولاً »، ولا « وصفات » ـ وإنما تكتفى بوضع ملف هذه القضية الكبرى بين أيدي الطلائع العربية ، التي تستطيع وحدها ، وأنطلاقاً من أرضنا ، أن تشكل مشروعنا الحضاري العربي ، وكذا استراتيجيتنا الحضارية العربية ، في قلب نهضة شعوب الشرق ، في عصر اندلاع « ريح الشرق » الذي يجمع بين صحوة حضارات شعوبنا الشرقية وعزمها الأكيد على تأكيد مكانتها ، واستقلال قرارها ، وتأمين مسارها ، في اتجاه التواكب مع القوى التقدمية على أوسع نطاق في عالمنا المعاصر .

وقد أفادت \_ هذه الدراسة من المعطيات المتراكمة بين عامي ١٩٧٨ و ١٩٨٧ في نطاق المشروع الذي حظينا بشرف تنسيقه في اطار جامعة الأمم المتحدة حول و البدائل الاجتاعية \_ الثقافية للتنمية في عالم متغير »، وخاصة المشروع الفرعي حول و تغيير العالم ». وقد عاون كل من السيد الاستاذ عبد العظيم حمّاد والسيدة الفاضله رباب عرودكي في إعداد مخطوط هذه الدراسة كها تكرّم الصديق الكريم الاستاذ الدكتور وجيه عبد المسيح بمراجعه المخطوط. على أنّ السهو

والخطأ من شأن المؤلف وحده .

ونود في الختام أن نتوجه بخالص الشكر إلى « المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب » بدولة الكويت ، وخاصة الأخ الكريم الاستاذ الكبير أحمد مشاري العدواني ، الأمين العمام للمجلس ، والزميل الصديق الاستاذ الدكتور فؤ اد زكريا ، مستشار سلسلة «عالم المعرفة » لما أبدياه من ترحاب ، وتسامح ، بعد أن تأخر المخطوط عن موعده لظروف فنية قاهرة ، وهو بما أتاح للعمل أن يتم في جو من التعاون الأخوي الكريم . والحمدلله ، فالله ولي التوفيق .

أنور عبد الملك





الباب الأولب عالمية العسالم



## النصل الأولب في أصول "النظام العالمي"

١ ـ يتساءل القارىء والمحلل والمسئول السياسي ، عن حقيقة ما
 يطلق عليه « النظام العالمي » .

ويتبدى أمامنا ، وبوضوح كامل (شكل) سياسي واقتصادي واستراتيجي تنتظم في إطاره وحدات ، وأنماط من العلاقات ، تنطوي على صراعات ومواجهات وعمليات تنمية ، وتطور اجتاعي ، وتحديث ، تقفز أحياناً بسرعة هائلة ، ثم تتوقف ، أو ترتد ، أو تصاب بضربات وهجهات مضادة تكسر شوكتها ،

ولقد برزت في إطار هذا « الشكل » منذ عام ١٩٤٥ قوتان عظميان ، بينا كانت القوى الكبرى ، أو المؤثرة منحصرة في الربع الأول من القرن العشرين في أوروبا ، وكأن الولايات المتحدة الأمريكية عالم هامشي يدور في مسار فلكي مستقل ، وكأن غالبية العالم أي « القارات الثلاث » آسيا ، إفريقيا ، أمريكا اللاتينية لاوجود لها إلا بوصفها امتدادات تابعة للقارة الأوروبية ، ولوعدنا إلى الوراء ، إلى القرن التاسع عشر مشلاً ، لرأينا صورة غريبة : القارة الأوروبية في المركز ، ثم تحركات هائلة في قطاع الشرق الخضاري - أي آسيا والعالم الإسلامي - العربي بامتدادات الإفريقية - خاصة حول تحرك الدولة المصرية بقيادة محمد علي بين سنة الخضاد من المنان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام والهند ، ثم تحديث اليابان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام والهند ، ثم تحديث اليابان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام والهند ، ثم تحديث اليابان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام

تلك صور متباينة ، وكأنما هناك عالم مغمور وراء النظام الثنائي الذي كرسته اتفاقية يالتا عام ١٩٤٥ نظام؟ أم واقع تاريخي مرحلي؟ وفي كلتا الحالتين : ماذا كان التصور ، والجذور ، والواقع التاريخي الحقيقى؟

ثم يبرز سؤ ال آخر : متى ، ولم ، بدأ التساؤ ل حول « تغيير العالم » ؟

٧ - يرسي هذان التساؤ لان أرضية تساؤ ل ثالث مركزي ، ألا وهو متى وكيف ظهرت فكرة « العالم » ؟ اأو بوجه أدق : متى أوكيف استشعرت معظم المجتمعات أنها مترابطة في إطار واحد ، واقعي لا أسطوري يؤثر على حياتها اليومية ، وعلى مستقبلها ويطلق عليه « العالم » ؟ أي متى استشعرت غالبية شعوب المجتمعات البشرية ، السواد الأعظم من الناس أنها جزء لا يتجزأ من دائرة أو إطار أوسع من دائرة الوطن ، والأمة ، ورابطة الجوار الثقافي ، أو الحضاري ، إطار يتعدى الدولة الوطنية ، والقارة ، وكأنه الاطار أو الدائرة الأكثر عمومية ، والأكثر شمولاً ، أي في نهاية الأمر الأيطار أو الدائرة التي قد يكون لها الوزن الأكبر في تبدل الأمور أو تطورها ؟

يكفي هنا أن نذكر واقعة تبدو غريبة: ذلك أنه عندما توفى الإمبراطور نابليون الأول في منفاه بجزيرة سانت هيلانة سنة الإمبراطور نابليون الأول في منفاه بجزيرة سانت هيلانة سنة الوفاة، لم يصل النبأ إلى ميناء مارسيليا إلا بعد انقضاء شهرين على الوفاة، ولم ينتشر في أرجاء فرنسا إلا بعد نصف عام . . . لم نكن آنذاك في عصر اللاسلكي والتليفون رغم تقدم فنون الحرب والهندسة بشكل ملحوظ . هكذا كان « عالم » أوروبا وحدها في الربع الأول من القرن التاسع عشر ، بالنسبة لحدث بالغ الخطورة .

لم يكن هناك وعي بوجود واقعي مؤثر اسمه « العالم » - على العكس تماما مما نحياه اليوم ، وإنما كان مفهوم « العالم » مفهوماً تاريخياً ، فلسفياً ، دينياً ، يرمنز إلى إدراك شامل لمجموع ما تم اكتشافه وتدوينه في كتب الرحلات والجغرافيا .

وفجأة ، وفي أقل من نصف قرن ، أي قبل انتهاء القرن التاسع عشر ببضع سنوات ، اتسعت دائرة إدراك الطلائع السياسية والثقافية والعلمية في عواصم العالم المتقدم آنذاك ـ أي أوروبا والقطاع الشرقي من الولايات المتحدة وبعض عواصم البلدان التابعة في حوض البحر الأبيض المتوسط وقطاعات أخرى في أمريكا اللاتينية وآسيا للترابط العضوي بين الأحداث السياسية والحربية والاقتصادية وكذلك العلمية والثقافية في مختلف قطاعات الدائرة المركزية ، وبين هذه القطاعات . لقد كان هذا العصر هو عصر ظهور أول « المعارض العالمية ، عصر تدوين الاكتشافات وتعدد طبعات خرائط العالم ، الشكل التقليدي الواضح ( وستكون لنا عودة إلى هذا الموضوع بالشكل التقليدي الواضح ( وستكون لنا عودة إلى هذا الموضوع الغريب ) ، عهد البرق والتليفون وإنشاء شركات الملاحة البحرية الكبرى ومعها توسيع وتعميق وإنشاء العديد من الموانىء التي انبثقت منها آلاف تلو آلاف من خطوط السكك الحديدية لتربط مابين الموانىء والعواصم والمدن الرئيسة في الداخل .

ظهر إذن إدراك « العالم » بالوعي « بالعالم » منذ أقل من قرن من الزمان ، وإن كان العالم الواقعي ظاهرة موضوعية تمت إلى أقدم العصور ، أي أنها ظاهرة موضوعية من حيث وجود القارات والمحيطات ، وإن كان هذا العالم الموضوعي غير مترابط ومتفاعل في نسيج متصل الخيوط والتأثيرات المتبادلة قبل بداية القرن العشرين .

من البديهي إذن أن التساؤ ل عن : « تغيير العالم » ماكان يمكن

له أن يطرح أو حتى يتبدى في الأذهان اللهم إلا لدى بعض العباقرة والرواد قبل بداية هذا القرن ، أي قبل أن يتكون الإدراك الإنساني الجهاعي بوجود « عالم » واحد مترابط .

٣ ـ اقترنت عملية إدراك مايمكن أن نسميه هنا «عالمية العالم » اليوم « العلوم الاجتاعية » ، ذلك أن جامعات مرحلة سنة ، ١٨٠ لم اليوم « العلوم الاجتاعية » ، ذلك أن جامعات مرحلة سنة ، ١٨٠ لم تكن تعرف فكرة الأقسام المتخصصة باستثناء « مفهوم علم التاريخ » وهو أمر يتضح في موسوعة « الإنسيكلوبيديا » التي حررها «ديدرو» ورجال عصر التنوير في فرنسا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر قبل الثورة الفرنسية ، وفجأة ، وفي أقل من ماثة عام ، أي ما بين سنة ، ١٨٠ وسنة ، ١٩٠ نشهد بروز مجالات متعددة اتخذت بين سنة ، ١٨٠ وسنة ، ١٩٠ نشهد بروز مجالات متعددة اتخذت الاجتاع ، علم الإنسان ( الأنثر وبولوجيا ) علم السياسة ، علم الاجتاع ، علم النفس . . . الخ ، ويتناول كل علم من هذه العلوم زاوية أو نوعية متخصصة من واقع العالم ، الذي أصبح مدركاً دراكاً كلياً في نفس هذه المرحلة السزمنية بالضبط أي حول عام دراكاً كلياً في نفس هذه المرحلة السزمنية بالضبط أي حول عام ، ١٩٠٠ .

وفي أعقاب ذلك ، بدأت المحاولات الأولى للجمع بين هذه السزوايا المتخصصة في التحليل من ناحية وبين التاريخ العام ، والفلسفة ، خاصة فلسفة التاريخ ، والجغرافيا العامة ، وتاريخ وعلوم الأديان من ناحية أخرى بغية تفسير « مفهوم العالم » ، وخاصة طرق تكون النظام العالمي الذي وجد في بداية القرن العشرين .

كان ( النظام العالمي ) القائم آنذاك هو نظام الهيمنة الأوروبية على

سائر القارات - آسيا ، إفريقيا ، أمريكا اللاتينية . . (رغسم استقلالها النسبي عن إسبانيا والبرتغال في القرن التاسع عشر) - باستثناء الولايات المتحدة الأمريكية ، وكان ذلك هو الأمر الواقع منذ القرن الخامس عشر ، عصر الاكتشافات البحرية الكبرى ، وما ترتب عليها من تراكم هائل للشروات والموارد بين أيدي قلة من المقاطعات والدول في القارة الأوروبية - وهي العملية التي سنتناولها بعد قليل بالتحليل .

وبعد خسة أجيال من الهيمنة ، شرعت العلوم الاجتاعية الأوروبية ، ثم الغربية تتساءل عن أسباب تلك الهيمنة واستمرارها .

وانقسم الرأي بين عدة اتجاهات رئيسة :

أ ـ ذهب المفكرون التقليديون إلى أن هذا الواقع لايمشل إشكالاً خاصاً ، فمن كان أكثر تقدماً لابد وأن يكون أكثر قدرة أو كفاءة أو أهلية ، أي أن أمر الهيمنة الأوروبية الغربية \_ أمر طبيعي لايمشل جديداً ، أفلم تأت هذه الهيمنة بعد عصر النهضة ؟ أفلم تكن هذه النهضة أوروبية فحسب ؟ ألم تقم على مقدمات معروفة ومثبتة تؤكد تفوق أوروبا الأزلي الأبدي ، ابتداء من حضارات اليونان وروما ، ومن بعدها الدعوة المسيحية ، وانتشار فلسفتها الأخلاقية وقيمها الروحية عبر العصور الوسطى ؟

فتلك دائــرة متصلــة بدأت من سقـــراط، وبـــركليس حتـــى الامبراطورية البريطانية في العصر الفيكتوري ومن بعــده ظهــور أو إدراك ظاهرة عالمية العالم .

إذن : لم ، وفيم التساؤ ل ؟ إن « العالم » كان ولايزال

وسيظل ، نظرة دائرية تمثل أيضا نظرة مراكز الهيمنة التقليدية ، وقد عرفت كيف تحاصر نتائج الاكتشافات الحديثة الخاصة بالحضارات والثقافات الأحسرى وتضعها في إطار سلفي منمت باسسم الاستشراق » فلا وجود للشرق الحضاري الشامخ وحضاراته العريقة ، واستمرار خصوصياته الثقافية والقومية في تشكيل النظام العالمي ، ما دام خارج أرضية التحرك الفعال ، ابتداء من هذه النظرة المدائرية المغلقة ، نظرة الهيمنة ، بل والوجود المتوحد ، لأوروبا والغرب على ساحة تاريخ العالم .

ب ـ ثم جاءت مرحلة نقد الطرح التقليدي للعلوم الاجتاعية ، على أيدي مدارس جديدة نشأت في الغرب ابتداء من صدمة فقدان المستعمرات القديمة وخاصة صدى حروب فيتنام ، على الوجدان الأمريكي .

وقد ذهب عدد من هؤ لاء النقاد المجددين إلى أن التاريخ يمكن وصفه على النمط التالي ، بشكل مقتضب :

- الداثرة التقليدية الرئيسة ، دائرة الهيمنة الأوروبية تظل كها هي حسب مفهوم الاتجاه الأول الذي وصفناه آنفاً ، غير ان هذا و العالم » اعتبر مكوناً من وحدات قيل إنها مصطنعة . ذلك أن تلك الوحلات - أي و الدول » الأوروبية - لم يكن لها واقسع عميق الجندور ، إذ أنها تكونت عبر مسيرة من التسراكهات قيل إنها الجندور ، إذ أنها تكونت عبر مسيرة من التسراكهات قيل إنها عجمعات المدن ، أي البرجوازية ، إلى تكوين الدولة الأوروبية من الطراز الحديث ، وهي الدولة التي انقسمت بدورها إلى قطاعين ، مجموعة مراكز القوى الرأسهالية من ناحية ، وفتات أو طبقة العاملين في المصانع التي وجدت في المدن وحولها من ناحية أخرى .

ـ وماذا كان قبل هذا العالم الحديث الـذي تكون حول القـرن الخامس عشر ؟

يقول هؤ لاء النقاد إن هذا العالم الحديث \_ الأوروبي \_ سبقته مجموعة غير متحانسة من الظواهر ، بعضها في القارة الأوروبية ، ومعظمها خارج هذه القارة \_ وفي هذا اعتراف على الأقل بأنه كانت هنـاك ظواهــر إجتاعية ، بل وحضــارات خارج دائــرة الهيمنــة التقليدية . مجتمعات مبعثرة ، أو حضارات وإمبر اطوريات تسيطر على قطاع من قارة أو قارات ، صراعات تتصل ثم تنقطع على حدود هذه التكوينات الاجتاعية والسياسية والحضارية . إلخ والهدف من هذا السرد المتخبط، والذي كثيراً ما يتخذ ألواناً تبهر العقل والخيال معاً \_ مثل التغنى بجهال حضارة مصر الفرعونية وكذا بإرهاف الحضارة الصينية ورومانسية «ألف ليلة وليلة»، وغير ذلك مما يثلج صدر المتفرج الشرقي - إنما هو إنكار تاريخية العالم في مجموعه ، إذ أن الاعتراف بهذه التاريخية معناه الاعتراف بعراقة وأصالة حضارات الشرق ، وقدرتها الخارقة على الاستمرارية التاريخية عبر عشرات القرون ، وفوق هذا وذاك الاعتراف بأن بعضها وخاصة حضارة مصر الفرعونية كانت منبع وأساس الفلسفة اليونانية ، وأن الإيمانية التوحيدية نشأت في أرض الشرق ، وعلى وجمه التحديد في شمال شرق إفريقيا وجنوب غرب آسيا ، في الوقت الذي تكونت فيه الأنظمة الفلسفية الكبري.

- ثم تقدم التفسير النقدي الغربي خطوة ، متخذاً هذه المرة عامل التقدم الاقتصادي أساسا للتصنيف وذلك بعد حرب أعوام ١٩٣٥ - ١٩٤٥ وهي في واقع الأمر « الحرب العالمية الأولى » لأن حرب أعوام ١٩١٤ - ١٩١٨ كانت حرباً أوروبية على وجه الدقة ،

بينا كانت أوروبا تظن أنها هي « العالم » كما قلنا . فأصبح العالم عند هؤلاء النقاد الغربين المجددين ، يتكون من عوالم ثلاثة : « العالم الأول » أي مجتمعات أوروبا الغربية وأمريكا الشمالية الرأسالية والمتقدمة اقتصادياً وصناعياً ، ثم « العالم الثاني » الذي يتكون من دول أوروبا الاشتراكية وإن كان بعضها متقدماً إقتصادياً وصناعياً وكلها أوروبي غربي ، وأخيراً « العالم الثالث » وفيه بقية العالم أي القارات الثلاث ، باستثناء اليابان ، في بعض الأحيان . العالم مازال هو « العالم الأول » . وأصبح « الأول » بعد أن أي أن العالم مازال هو « وحدات أخرى فرضا ، كان لابد من فرض واقع الأمر وجود وحدات أخرى فرضا ، كان لابد من تصنيفها وتبويبها في سلم هرمي بعد ماكان ومازال هذا المغمور جزءا لايتجزأ من « العالم » بمعنى الكلمة .

مفهوم دائري عنصري من ناحية ، يتلوه مفهوم يرى العالم وكأنه «سوق عالمي» . كلاهما يركز التحليل والتخطيط السياسي المستقبلي على أساس واقع الأمر ، على أساس نظام الهيمنة القائم حالياً ومنذ القرن الخامس عشر ، وكأنه مكتوب على الإنسانية ألا تعيش إلا تكرار الماضي ، وعلى الشعوب ألا تتحرك في دائرة الحصار المضروب حولها ، وعلى عالم الحضارات والثقافات والقوميات غير الغربية أن يظل عديم الفاعلية هامشياً ، مرفوضاً ، عاجزاً .

فهل ترى هناك نظرة أخرى إلى « عالمية العالم » ؟

عصر نهضة شعوب الشرق ، عصر المجاه في عصر نهضة شعوب الشرق ، عصر الموجة الجبارة من حروب وثورات التحرير وكذا الثورات الاجتاعية التي هزت أركان الهيمنة الغربية منذ سنة ١٨٠٥ ، وخاصة منذ نهاية القرن التاسع عشر وأدت إلى تقويض أركان الأنظمة الاستعمارية التقليدية ، وبالتالي تقويض أركان هيمنة أوروبا الغربية ، حتى

تكون الاستعمار المهيمسن المتمركز بـين أيدي الـولايات المتحـــدة الأمريكية بعدعام ١٩٤٥ .

أ - فإذا كان تحرك شعوب القارات الثلاث - وخاصة الشرق الحضاري في آسيا وإفريقيا - يثبت نجاحه وقدرته في المعركة ضد الأنظمة الاستعارية التقليدية في مجالات الحرب التحريرية وليس فقط في مجال الدبلوماسية والسياسة ، وكذلك في مجال الافتصاد والثقافة وإن كان بقدر محدود ، أفلا يجدر بمفكري هذه القارات أن يؤ رخوا لتاريخ تطور حضاراتهم وثقافاتهم وقومياتهم بنفس الجدية التي يتناولون بها تاريخ هيمنة أوروبا ثم الغرب منذ القرن الخامس عشر .

وهكذا بدأت حركة الضغط المتصل والنقد الجذري البناء التي واكبت ظهور المؤلفات العملاقة لندرة من أعظم مفكري الغرب وخاصة « آرنولد توينبي » و « جوزيف نيدهام » مؤكدة أن العالم يتكون من تسلسل زمني ومن غتلف الوجهات التي تمت إلى أنماط حضارية وثقافية وقومية متنوعة احتل فيها الشرق الحضاري مكان الصدارة حتى نهاية القرن الرابع عشر ، بل وفي حالة العلوم التكنولوجية حتى بداية القرن السادس عشر ، أي حتى عصر تكوين نظام الهيمنة الأوروبية ثم الغربية في القرن الخامس عشر ، وهو الأمر الثابت والمعترف به دون جدال .

ب ـ ولئن كان الأمر على هذا النحو كها يثبته التاريخ ، فإن التساؤ ل الملح يصبح على وجه التحديد هو : ما هي أسباب صعود أوروبا ثم الغرب إلى مكانة الهيمنة منذ القرن الخامس عشر ؟

إن طرح هذا السؤ ال يشتمل في الوقت نفسه على طرح السؤ ال أو

التساؤ ل الإضافي ، المغاير : وكيف نفسر اضمحلال بل وإنحدار المراكز الكبرى للشرق الحضاري منذ القرن الخامس عشر ، على وجه التعميم ، حتى القرن التاسع عشر وأحياناً حتى عصرنا هذا ؟

إن هذا التحليل السببي ، هذاالتنقيب في أعاق جدلية التاريخ يفسر من ناحية التكوين التاريخي للنظام العالمي القائم ، كما يمنحنا مفاتيح التفسير وأدوات العمل لفهم مسالك ووسائل وأهداف عملية « تغيير العالم » ، من الناحيتين النظرية والحركية معاً

ومن هنا كانت صياغة تصورConcept « فائض القيمة التاريخي » وهمو تصور نابع من صلب حروب الغمزو ، ابتماء من عصر الاكتشافات البحرية ، ويمكن تلخيصه وكذا نتائجه فيا يلي :

- الموجة الأولى من الغزوات ، والنهب ، والاختراق ، جاءت لتضرب المنطقة العربية ـ الإسلامية اعتبارا من القرن التاسع أي منذ الحروب الصليبية ، وتشكل العدوانية الحربية العنصرية الصهيونية الحلقة المعاصرة من هذه الموجة .

- الموجة الثانية ، الموجة الأشد فتكا من الناحية البشرية ، عصفت بالقارة الإفريقية ، وكان للنزف اللاحق الذي ترتب على تجارة الرقيق أعمق الأثر على إمكانات إفريقيا المعاصرة .

- وجاءت الموجة الثالثة فدمرت الحضارات والمنجتمعات الهندية في أمريكا الوسطى والجنوبية وأخضعتها للإمبراطوريتين البحريتيين الاسبانية والبرتغالية .

ـ ووصلت الموجة الرابعة والأخيرة إلى جنوب آسيا خاصة شبــه القارة الهندية ثم جنوب شرق آسيا وأخيرا شرقيها .

هكذا تشكلت حقبة تاريخية ، امتدت في دائرتها الأوسع أحد عشر قرنا ونيفا ، وفي دائرتها الأضيق خسة قرون ، وخلال هذه الحقبة نجحت أوروبا في القضاء على مراكز القوة في الشرق ، وبدرجة أعم ، في آسيا وإفريقيا ، ثم أمريكا اللاتينية ، كما نجحت أوروبا ونجح الغرب في استنزاف ثروات قاراتنا الثلاث ـ ثرواتها المادية وإمكاناتها البشرية والثقافية على حد سواء ـ وتكديس هذه الثروات في دول البرجوازيات الغربية ( القومية ) الصاعدة آنذاك . والغريب أن أبرز مفكري إيديولوجيات التقدم في الغرب تجاهلواهم والغريب أن أبرز مفكري إيديولوجيات التقدم في الغرب تجاهلواهم في النب الضارب في أعمق أعماق القارات الشلاث طيلة قرون أيضا هذه المسيرة الضخمة والطويلة الأمد من التراكم والتكديس ، وقرون ، فكانت صيغ هؤ لاء المفكرين صيغة « فائض القيمة الرأسهالي » ، كما لو أن الشيء الأهم في تاريخ البشرية هو فقط ذلك الطور الأخير من الصراع الطبقي في المجتمعات الطبقية ، حيث بنظر من الرأسهاليين أن يقوموا باستغلال الطبقات العاملة .

إننا هنا أمام جذور مشكلة الهيمنة والعنف والعنف المضاد في التاريخ، إذ أن فائض القيمة التاريخي لم يكن في الواقع يوما من الأيام محصورا ضمن مجال الاقتصاد فحسب، حقا إن تكديس المواد الأولية، ومصادر الطاقة، والأراضي والمساحات، والسيطرة على المدن والموانسي، وشبكات المواصلات السرئيسية والبحار والمحيطات. المخ كان أمرا على جانب كبير من الأهمية، لكن فائض القيمة التاريخي أتاح للبرجوازيات الغربية أولا، وقبل أي فائض الوسيلة التي تكفل ضهان هيمنتها على العالم.

فبفضل فائض القيمة التاريخي هذا ، أمكن للشورة العلمية والصناعية أن تحدث ، وفتحت الجغرافيا السياسية المجال واسعا

للانتشار باتجاه السيطرة على العالم ، من خلال القوة البحرية ، بينا ساهمت تقنيات الاتصالات في تكثيف نقل فيض الأفكار والنظريات والمفاهيم من « المركز » إلى « الأطراف » المختلفة ، وكانت النتيجة تكديسا فريدا من نوعه عند « المركز » بلغ ذروته في تركيز صياغة النظرية الاجتاعية والاتجاهات الفكرية الحديثة عموما بين أيدي مراكز الهيمنة الغربية ، من هنا ، استحال على شتى الأطراف ـ آسيا وإفريقيا وأمريكا اللاتينية ـ أن تتطور إلا وفق النهج الذي تقترحه وتفرضه فرضا مختلف المدارس الفكرية في الغرب المهيمن .

أما «على الضفة الأخيرة من النهر » على حد تعبير إدجار سنو الصحفي الأمريكي الشهير الذي كان أول من أدرك مغزى وأبعاد ثورة تحرير الصين ، أي في الشرق الحضاري الحديث والمعاصر ، فإننا نجد مجموعة من الظواهر السالبة :

- ضعف تمركز السلطة السياسية وخاصة بعد أن ظهر بوضوح أن أوروبا عصر النهضة بدأت تجمع بين يديها معانبي وأدوات المبادرة التاريخية التي كانت فيا سبق بين أيدي الشرق الحضاري : الجمع بين العلم والتكنولوجيا والقدرة على توظيفها في فنون الحسكم والحرب .

- اتجاه المراكز الرئيسية للشرق الحضاري إلى التشعب والتايز بدلا من المركزة التي تتيح وحدها توظيف الإمكانات المتراكمة وذلك تحت ضغط موجات الغزو المواكبة التي أصابت الأمة الإسلامية على أيدي المغول وشبه القارة الهندية ، ومن الهام هنا ، التنويه بأن موجة الغزو التي واكبت هجوم الغرب نبعت من تجمعات قبلية محاصرة في قلب القارة الاسيوية راحت تضرب من حولها سعيا للوصول إلى مناطق الثراء غير مدركة للمرحلة التاريخية التي كانت تمر جها آنذاك

حضارات الشرق الكبرى وخاصة الحضارة الإسلامية الآسيوية ـ الإفريقية بمكوناتها الثرية المختلفة .

- « فقر الدم » على حد تعبير الدكتور صبحي وحيدة أي تدهور مستوى السكان والإنتاج ، ومن ناحية أخرى انكسار نسيج التقدم العلمي ، وإنتشار موجات الفكر الجامد السلفي ، وفي كلمة : سيادة الجمود والركود في اللحظة التاريخية التي اندلع فيها التحدي الغربي بالفكر والسلاح ، جيلا بعد جيل . أما في الصين ورغم تباين الظروف السياسية والحربية فإننا نلحظ نفس الجمود والركود ابتداء من القرن السادس عشر بسبب نزعة الانعزال التي سادت نهاية عصر أسرة « مينج » ، رغم إرساليات اليسوعيين العلمية إلى هذا البلد الذي أطلق على نفسه تسمية « الدائرة المركزية للعالم » .



### النصل الشاني من عالمية العالم" إلى حتمية النغيير

١ - إن مسألة مرحلة الإنتقال في تشكيل النظام العالمي - أي الانتقال من تكون النظام العالمي إلى نقد مشروعيته ثم تقديم البدائل - تكون مشكلة ثانية في حد ذاتها . فإن قلنا « النظام العالمي » ، يصبح السؤال : متى ، بالضبط ، تشكل ذلك النظام ؟ ما هو جوهره ، وصوره ؟

أول ما يتبادر إلى الذهن أن النظام العالمي يرمز إلى تقسيم مناطق النفوذ في العالم في يالتا (فبرلير ١٩٤٥)، في المرحلة الختامية للحرب العالمية ، عندما أصبح من المؤكد أن ألمانيا واليابان لن تستمرا في القتال ، وأن جبهة الحلفاء ، أي في الأساس الولايات المتحدة وإنجلترا ثم الاتحاد السوفيتي من ناحية أخرى ، وكذا الصين على بعد بعيد ، على أبواب النصر .

فإذا اتفقنا على هذه المرحلة الزمنية . وهي رمز أكثر منها اتفاقية حسب مضاهيم القانون الدولي العام ، أي رمز لميزان القوى العسكرية به يصبح لزاما علينا أن ندقق النظر في مكونات ذلك التوازن الذي لايزال يحدد الإطار الأعم للنظام العالمي الراهن .

أ) كان الحلف بين « الحلفاء » المنتصرين في الحرب العالمية بمثل التفاء المصالح في الدفاع عن الذات أمام محاولة ألمانيا في الأساس ، ومعها إيطاليا في المقام الثاني من ناحية السيطرة على القارة الأوروبية

ومستعمراتها، وأمام محاولة اليابان من ناحية أخرى السيطرة على المحيط الهادي وشرق وجنوب شرق آسيا. ولكنه كان التقاء مرحليا، دون جذور تاريخية ثابتة، بل إن الجذور التاريخية كانت على عكس هذا النمط، إذ أن معظم الدول الأوروبية كانت قد تحالفت لشن حروب التدخل ضد الدولة السوفيتية الفتية بين عامي ١٩١٩ ومعاداة الفاشية كانوا في واقع الأمر أعداء الأمس ولم تجتمع كلمتهم ولا مرحليا من أجل صد عدوان متشعب هدد مصالحهم الرئيسة ابتداء من مرحلة ما بعد الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى ( ١٩٢٩ - ١٩٢٩).

ب) لم تكن مجموعة الحلفاء المنتصرين متجانسة من حيث تاريخ تحركها السياسي والاستراتيجي . فمن ناحية ، نجد بريطانيا والاتحاد السوفيتي وريث روسيا القيصرية بعد ثورة سنة ١٩١٧ ، وكلتاها تمتان إلى صلب القارة الأوروبية جغرافيا وتاريخيا ، من ورثة تاريخ الاستعار . (في حالة بريطانيا وحليفتها الثانوية فرنسا ، أسوة بهولندا وبلجيكا) ، وعلى الضفة الأخسرى إيطاليا موسولينسي المهزومة - أو التوسيع داخل القارة الأوروبية كها كان الحال بالنسبة لروسيا منذ عهد بطرس الأكبر وخاصة في حروبها لرد الغزوة النابليونية بل وعاولة قيادة أوروبا إبتداء من مؤتمر فيينا سنة ( ١٨١٥) .

أما الولايات المتحدة الأمريكية فقد كان أمرها مغايرا تماما ، فقد

تكون اتحاد الولايات الأمريكية بعـد نجـاح حرب الاستقـلال ضد إنجلترا في نهاية القرن الثامن عشر ( ١٧٧٥ ـ ١٧٨٣ ) ثم انتصار ولايات الشيال الصناعية على ولايات الجنوب المزراعية في الحسرب الأهلية ( ١٨٦١ ـ ١٨٦٦ ) . كانت ظروف القارة الأمريكية فريدة حقا ، من حيث اتساع المجال الجغرافي الهائسل ، وخصوبة الأراضي ، وانعدام أي تهديد على الحدود البرية والبحرية مما شكل خصوصية الولايات المتحدة الأمريكية على صورة متفردة في العالم آنذاك : « الأمة الجديدة الوحيدة بمعنى الكلمة » على حد تعبير توماس جيفرسون . أمة لم تعرف الحروب إلا للتوسع ، كما حدث بالنسبة لتكساس ، وأمريكا الوسطى ، والفيليبين ، وجزر جنـوب المحيط الهادى . أمة اضطرتها المسافات الشاسعة اضطرارا للتوصل إلى اكتشافات ، وكذا تطبيق وتطوير اكتشافات موازية ، كان من شأنها أن تجعل منها أقوى ترسانة للمواصلات السلكية واللاسلكية -أى كل ما سوف يتيح لها بسط تأثيرها على قارات أخرى عبر المحيطات فها بعد . ولكن ، فها بعد فقط ، ذلك أن حرب ١٩١٤ - ١٩١٨ التي شاركت فيها الولايات المتحدة في مرحلتها الأخبيرة إلى جانب إنجلترا وفرنسا لم تؤد إلى سياسة أو تواجد أمريكي متصل في القارة الأوروبية بين سنتي ١٩١٩ و ١٩٣٩ .

ولقد تجلى هذا الموقف المتخصص للولايات المتحدة الأمريكية في أسلوب رئيسها الكبير فرانكلين روزفلت تجاه زميليه في قيادة الحلفاء

المظفرين ، تشرشل وستالين ، فلم يحاول روزفلت أن يقحم الحولايات المتحدة في معركة النفوذ على القارة الأوروبية ودوائر المستعمرات التابعة لها ، أو التأثير عليها لاسيا وأن التفوق العسكري الأمريكي بلغ ذروته بعد هزيمة الجيوش الألمانية واستسلام اليابان على أثر ضرب هيروشيا ونجازاكي بالقنابل الذرية .

حم) وباختصار شديد ، فإن تحول الولايات المتحدة الأمريكية إلى القارة الأوروبية من اتفاقية يالتا إلى تكوين « حلف الأطلنطي » ( إبريل ١٩٤٩ ) م جاء نتيجة لعدة عوامل وعدد كبير من الأزمات الميدانية يكن إجمالها فيا يلي :

- امتلاك الولايات المتحدة الأمريكية سلاحا جديدا هو القنبلة الدرية مما اضطر الاتحاد السوفيتي أن يعمل على إنتاج هذا السلاح بتكلفة وتضحيات باهظة . وما أن تم ذلك حتى تكون موضوعيا على شكل تنافس ، أو تقابل ، بين حليفين ، دون أن تكون له حتى ذلك الحين وجهة محددة فهل هذا السلاح الجديد للتهديد ، أو للاستعمال الفعلى ، أو للمساومة ؟

- ثم إن التفوق الهائل للولايات المتحدة ، من حيث الإمكانات الاقتصادية ، كان لابد وأن يدفع بدول أوروبا التي خربتها الحرب إلى السعبي للإفادة منه ، ومن هنا جاء مشروع مارشال عام (١٩٤٧) الذي رحبت به دول أوروبا الغربية ، بينا رفضه الاتحاد السوفيتي تفاديا لشروط التفتيش والمراقبة المواكبة لإعادة تعمير الاقتصاد ومرافق العمران .

ـ وقد ترتب على التفوق الحربي الميداني الضخم اللذي احرزه الجيش الأحمر السوفيتي في أوروبا ، حدوث توسع مماثل في تحديد المناطق التابعـة لكل من الإتحـاد السوفيتــى شرقــا في أوروبــا ودول أوروبا والولايات المتحدة في غرب القارة ، ووصل الأمر إلى حِد أن وافق الإتحاد السوفيتي وبريطانيا ، في غيبة روزفلت الذي وافق على مضض رغم معارضة وزير خارجيته كورديل هال في موسكو خلال اجتماع أكتوبر سنة ١٩٤٤ على نسب محددة بالنسبة لمناطق النفوذ: كان الاتفاق يقضي بأن يكون للاتحاد السوفيتي • ٩٪ من النفـوذ في رومانيا ، و٨٠٪ في بلغاريا وهنغاريا ، المجر ، و٠٥٪ في يوغوسلافيا و١٠٪ في اليونان ، وقد تحول الأمر بسرعة بحيث سيطر الاتحاد السوفيتي على رومانيا بينها استأثرت بريطانيا باليونان ، وقــد زجـت بولندا التي لم يحسب حسابها في هذا الاتفاق بالتبعية السوفيتية ؛ بينا أفلتت يوغوسلافيا بقرار شجاع من الرئيس تيتو وصحب آنــذاك ، واتخذت لنفسهـا موقف الحياد في عام ١٩٤٨ ، وهــو الموقف الــذي سرعان مالقى صدى ودعها قويا من نهرو في الهند وجمال عبد الناصر في مصر الثورة .

- وفي جوعدم الانسجام الغربي ، وكذا تصعيد إرادة القسوة الأمريكية في عهد الرئيس ترومان ، قرر الاتحاد السوفيتي أن يحيط نفسه بمنطقة دفاعية من الدول الحليفة تمنع تكرار اختراق حدوده المأساوي على غرار ما حدث في يونيو عام ١٩٤١ على أيدي جحافل هتلر .

ـ وكما قلنا ، جاء إنشاء « حلف الأطلنطي » بعد إعملان « نظرية ــ ٢٨ ــ

ترومان » وخطبة تشرشل في « فولتون » ليؤكد دور أمريكا القيادي بالنسبة لجبهة حلفائها من دول غرب أوروبا الرأسهالية ، تحت حماية المظلة النووية وذلك في مقابل المنطقة الوسطى والشرقية التي أصبحت فعلا دائرة نفوذ سوفيتية ، وهي التي شكلت فيا بعد « حلف وارسو » عام ١٩٥٥ .

د) لم تمر إذن سنتان على إنتهاء الحرب العالمية حتى انشقت جبهة الحلفاء إلى طرفين نقيضين على أساس ميداني سياسي . . استراتيجي من ناحية ، وأساسي أيديولوجي يرتكز على تباين النظامين الاقتصاديين في العالم الغربي من ناحية أخرى .

٢ - وماذا عن العالم غير الغربي ، الذي حارب أيضا بشكل عنيف متصل ليس فقط إبان الحرب نفسها ابتداء من هجوم اليابان على قاعدة بيرل هاربر وتدمير الأسطول الأمريكي فيها (ديسمبر على قاعدة بيرل هاربر (1920) ، بل إنه ظل في حرب متصلة منذ بداية الثلاثينيات عبر المراحل المتتالية لحروب الغزو الياباني ضد الصين ثم كوريا .

لم يشعر العالم آنذاك أن الحرب في آسيا والمحيط الهادي يمكن أن تمثل عاملا جديدا في ميزان القوى العالمي على الرغم من شراسة الضربة اليابانية في بيرل هاربر والمعارك الضارية بين القوات البريطانية واليابانية في جنوب شرق آسيا ( بورما ، وخاصة الملايو ماليزيا حاليا) . وليس في ذلك ما يدعو إلى الاستغراب ، أليست آسيا على هامش مركز الحضارة ؟ ثم إن الصين ، رغم ثورتها الوطنية

التحريرية العملاقة بقيادة ماوتس تونج وصحبه كانت لاتزال كها مهملا ، فلا « المسيرة الطويلة » ، ذلك الإنجاز السياسي الاستراتيجي الفريد في تاريخ الإنسانية ، ولاتتابع جولات الحرب الأهلية بين جيوش شيانج كاي شيك والجيشين الثامن والرابع للثوار ، ولاأخبار تحول الريف الصيني بفضل الشورة الزراعية الاشتراكية وعاصرته المدن التابعة لشيانج كاي شيك حليف الولايات المتحدة المفضل آنذاك ـ ان كل هذه الأحداث الجسام لم تفلح في إثارة إهتام مراكز التحليل والعمل السياسي في الغرب المهيمن ، على الرغم من عميق دلالتها .

أي أن ظهور وتحرك قوتين جبارتين في آسيا ـ الصين واليابان ـ بدا وكأنه أقل أهمية بكثير من تحرك الأساطيل الأمريكية في المحيط الهادي ومعارك القوات البرية لإنجلترا وحلفائها في غابات جنوب شرق آسيا . مرة أخرى : المرحلي أهم من الثابت ، والهامش أهم من المركزي ، مادام المرحلي والهامش يمثلان امتداداً لجبروت الغرب .

أما عن الدائرة الحضارية الثانية في الشرق المعاصر، أي الدائرة الآسيوية \_ الإفريقية الاسلامية، في إتصال وثيق مع شبه القارة الهندية فقد ظلت أيضا في مرتبة أدنى، وإن كانت أقل هامشية من منطقة آسيا والمحيط الهادى. ذلك أن توغل جيوش ألمانيا بقيادة رومل حتى العلمين سنة ( ١٩٤٢)، ثم اندلاع حركات وثورات التحرير في العالم العربي، وفوق هذا وذاك، تحرك الهند الجبار بقيادة المهاتما غاندي والصراع البريطاني السوفيتي حول أذربيجان وإيران في نهاية

الحرب . . كل هذه العوامل كان من شأنها أن تجعل هذا الميدان عنصراً مواكباً للميدان الأوروبي . ميدان مواكب ليس إلا ، أي أن إمكان تحركه المستقل ، ثم انتشار تأثيره فيا تبقى من المناطق التابعة في آسيا ثم في عموم القارة الإفريقية لم يكن في الحسبان .

٣ - ومنذ ذلك الحين ، أي منذ مطلع الخمسينيات عندما أصبح التهديد النووى الأمريكى حافزاً لرد الفعل الثانوى - الذي تأخر سنوات - بإقامة نظام تسلح نووى دفاعى . . نقول منذ ذلك الحين وحتى هذه اللحظة بدأ النظام العالمي يتسم بخاصيتين تحددان نوعية كل تحليل ممكن للعمليات المتصلة بتغيير العالم :

أ) الخاصية الاولى تبدو واضحة ، ألا وهي وجود مركزين للقوة والتأثير والفاعلية في العالم : الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي ، ولكن هذه المقولة الواضحة البسيطة لا بد وأن تفهم على أساس الأرضية التاريخية التي أسلفنا ذكرها ألا وهي حداثة الولايات المتحدة بالنسبة للقارة الأوروبية ومستعمراتها السابقة من ناحية ، وحقيقة أن الاتحاد السوفيتي ، أو على الأقل الجزء الأوروبي منه جزء لا يتجزء من تاريخ صعود الغرب الأوروبي إلى عصر الهيمنة منذ القرن الخامس عشر ، بينا يتصل الجزء الآخر عضويا بآسيا الاسلامية والهندية والصينية واليابانية . وهكذا أصبح الاتحاد السوفيتي اليوم ، والمندية والصينية والأطلنطية النووية يقف في مصاف الولايات بعد أن اضطر إضطرارا إلى إقامة درع إستراتيجي دفاعي ضد الترسانة الأمريكية والأطلنطية النووية يقف في مصاف الولايات المتحدة في بعض المجالات ، ويحتل أحيانا مقاما متقدما عليها من الناحيتين الإستراتيجية والعسكرية ، الا أن هذا التوازي يقتصر على التاحيتين الإستراتيجية والعسكرية ، الا أن هذا التوازي يقتصر على التقدم في مجالات الاقتصاد والإنتاج نظراً لظروفها التاريخية - التقدم في مجالات الاقتصاد والإنتاج نظراً لظروفها التاريخية -

الجغرافية ، كما تمثــل مع حلفائهــا القطــاع المتقــدم في العلـــوم والتكنولوجيا والثقافـة عمومـا ، ابتـداء من تراكم ﴿ فَـائض القيمـة التاريخي ، كما حددناه فما سبق . وعلى الرغم من هذا التناقض أو لنقل عدم تساوى مؤ ثرات التعادل بين الدولتين العظميين ، فإن العامل الإستراتيجي الحربي المرتكزعلى السلاح النووي يجعل فاعلية كل منهما متقاربة ، في القضايا الحاسمة ، ومعنى هذا ، على وجمه التحديد ، أن كلتا الدولتين العظميين لا تستطيعان ان تعيدا تشكيل الهيكل البنائي للنظام العالى من حيث أسسه الرئيسة وتكوينه العضوى المركزي ، ومرة أخرى ، برغسم تفاوت الامكانسات غسير الحربية بينهما . ونسرى في الوقعة نفسه ، أنه في إمكان كل من الدولتين العظميين أن تحدث تغييرات هامة في قطاعات أو في مستويات ثانية ، ولا نقول ثانوية ، من العالم ، كما حدث بالفعلّ في أفغانستان ، وجرينادا ، وأنجولا ومـوزمبيق ، وقبـل ذلك تغيير مصادر التسليح في الشرق الاوسط، وكذا العمل على إحداث تغييرات إتجاهية هامة في سياسات العديد من الدول الوسطى والصغيرة ، غالبا في اتجاه الغرب لأسباب إقتصادية .

ب) إن كافة مناطق النزاع والخلاف الرئيسة في العالم تظل تتفجر في حروب محلية تبدو وكأن لا وجهة لها بشكل يثير الدهشة . بادىء ذي بدء : الشرق الأوسط ، جنوب إفريقيا ، القرن الإفريقي ، أمريكا الوسطى ، جنوب غرب آسيا من أفغانستان حتى الخليج العربي ، جنوب شرق آسيا ( فيتنام ، كمبوديا ، لاوس ) ثم شمال شرق آسيا ( كوريا ) . وتستمر الحروب في حركة متصلة من التأجيج شما الحمود المرحلي دون حسم . إذ أن الحسم سوف يمس ميزان القوى المركزي في قلب النظام العالمي . لا مانع إذن من الاستمرار في تفجير التناقضات في هذه المناطق ، ما دام الأمر يتم في نطاق الحفاظ على

أركان النظام العالمى . ومن ناحية أخرى ، فلا يمكن أن تتم التسوية الجذرية لهذه التناقضات ، ما دام النظام العالمى الحال قائما كما هو دون تغيير . ولعل الاستثناء الوحيد هو مشكلة كوريا بفضل تشابك مصالح كل من الدولتين الكوريتين أولاً ثم الصين والاتحاد السوفيتي واليابان بشكل قد يؤ دي إلى تقارب الدولتين الكوريتين نحو الوحدة .

ج) ومن ثم ، فإن صاحب المصلحة في تغيير النظام العالمي يتمثل اليوم في عدد من الدول الوسيطة التي لا ترى مخرجا لتأزمها في مناطق الصراع والاستنزاف التي تحدثنا عنها ، من هنا بدأت حركة التضامن حركة الحياد ، ثم الحياد الايجابي ، ومن هنا بدأت حركة التضامن الأسيوي التي أصبحت حركة تضامن شعوب آسيا وإفريقيا ابتداءً من مؤتمر باندونج (إبريل ١٩٥٥). ومن هنا جاءت حركة القارات الثلاث ، ابتداءً من مؤتمر هافانا بعد العديد من المؤتمرات في القاهرة وبلجراد . . الخ . ومن هنا انبثقت حركة عدم الانحياز وتكوين مجموعة دول عدم الانحياز . ومن هنا نبعت الحملات ، ثم المشاربع المحدودة ، للحد من سباق التسلح النووى ، وإقامة مناطق منزوعة من السلاح النووى ، وخفض مستوى التسلح ومنع تصنيع وحيازة الأسلحة النووية .

د) وفي نفس الوقت البذي تتصاعد فيه هذه الموجمة تتساءل الشعوب عن إمكانية تكوين مركز ثالث للقوة ، أو على أقل تقدير للتأثير ، على مستوى عالم . وقد سبق أن قدمنا في عام ١٩٧٠ تصورا مستقبليا لميزان جديد للقوى في العالم ذهبنا فيه إلى أن هذا المركز لا بد وان يتمثل في الصين ، حيث يعيش ربع سكان العالم

والتي ورثت حضارة عريقة متصلة حية خلاقه فضلا عن أنها هي التي قامت بأكبر ثورة في تاريخ الانسانية عبر فترة امتدت نصف قرن . وكان تصور هذا المركز الثالث ، أي الصين ، يعتبر أن هذه العملية ، أي صعود الصين إلى مكانة المركز العالمي الثالث تقتضي إشراك اليابان في عملية تحديث الصين في مرحلة إنجاز التحديثات الأربعة في قطاعات الزراعة والصناعة والعلم والتكنولوجيا فضلا عن الدفاع .

إن هذه العملية الجبارة تتلاحق تحت أنظارنا يوما بعديوم ، كما أنه من الواضح تماما ، أن الصين لا تسعى إلى أن تكون دولة عظمى بمعنى الكلمة من الناحية العسكرية ، نظراً لفداحة التضحيات الاقتصادية المطلوبة من ناحية وكذلك إدراكا منها لحدود الفاعلية الحربية أياً كانت ، في تحقيق أهداف النهضة الحضارية التي تسعى إليها الصين ، من ناحية أخرى ، وقد أدركت الصين عبث التنافس الجارى بين الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتي . أي أن وجهة الصين ، وجهة التحديث بهدف تحقيق النهضة الحضارية ، تهدف اليابان مركزاً للتأثير والإشعاع الدولي ، لا مركزاً ثالثا للقوة الحربية . وهو هدف يتفق تماما مع هدف اليابان التي قررت في أعياقها الابتعاد عن طريق القوة الحربية بعد عام ١٩٤٥ ، والتركيز على التفوق الصناعي والتكنولوجي الريادي .

نحن إذن أمام نمط جديد تماما لا يهدف إلى تغيير النظام العالمي بالوسائل الحربية التقليدية ، هذا عندما يتم له التواجد الفعلى ، وإنما يعمل دائبا على جعل آسيا والمحيط الهادى مركزاً للتقدم في مجالات النظام الاجتاعى ، والإنتاج الصناعى ، والإبداع التكنولوجى والتبادل الاقتصادي ، مع الحفاظ على الخصوصية الحضارية للدائرة الحضارية الأسيوية حول الصين .

هـ) وفوق هذا وذاك ، هناك ظاهرة غريبة حقا تزيد من تعقيد أمر تحليل النظام العالمي القائم والتنقيب عن بدائله الممكنة في المستقبل . ذلك أن النظام العالمي القائم جاء تتويجا لتطور تاريخي طويل منذ أقدم العصور ، وهو تطور قدم لنا صورة مختلفة تماما عما نراه اليوم ، فمنذ أقدم الإمبراطوريات ، ابتداءً من مصر الفرعونية ، كان هناك داثما نظام إمبراطوري . أو نظام للهيمنة يتمثل في شكل دائرة جغرافية تمتد في منطقة من قارة معينة أو قارتين وأحيانا ثلاث قارات ، مركزها واحد ، يمتد نفوذه إلى أركان هذه الدائرة المتغيرة من والمجتمعات والجزر والتي كان يجتمع في إطارها العديد من القوميات والمجتمعات والجاعات العرقية والمذهبية . ولم يحدث أبدا أن تواجد في العالم المعروف آنذاك \_ أي من عصر مصر الفرعونية حتى تشكل النظام العالمي القائسم \_ مركزان للسلطة والهيمنة أي دائرتان المبراطوريتان في وقت واحد تتعايشان في تنافس ووثام وتتقاسيان النفوذ فيا كان آنذاك مدركا بوصفه العالم المعروف .

لقد توالت إمبراطوريات مصر الفرعسونية ثم الإمبراطسورية الفارسية ثم روما وما استتبعها في مطلع العصر المسيحى من نظام مشابه بقيادة الكنيسة هذه المرة ، ثم كانت هناك عبر المحيط الأطلسي وفي أمريكا الوسطى والجنوبية إمبراطوريات المايا ، ثم الأزتيك في المكسيك وأمريكا الوسطى والانكا في أمريكا الجنوبية ، ثم جاء عصر الأمة الإسلامية في العالم العربي ثم أفريقيا وجنوب غرب أوروبا وآسيا ، ومن بعدها جاءت إمبراطورية الغزو المغولية ، وقد ظلت منفصلة عن أنظمة الحكم في شبه القارة الهندية ، أما صين الأباطرة فقد كانت دوما في معزل عن بقية العالم . أي أنه لم يحدث أن تعايشت دائرتان إمبراطوريتان عبر الزمان تتقاسمان العالم المعروف تعايشت دائرتان إمبراطوريتان عبر الزمان تتقاسمان العالم المعروف أنذاك ، فإما أن تسعى الإمبراطورية الأقوى إلى القضاء على من

يهددها وضم أراضيه وشعوبه إلى دائرة نفوذها ، وإما أن تتعايش الإمبراطوريات ، كما في الصين وأمريكا الوسطى والجنوبية متزامنة مع غيرها في المنطقة الوسطى دون تفاعل جدلى أو تعايش واقتسام مناطق النفوذ .

أما النظام العالمي الحديث فقد تكون عبر عدة محماولات لإقامة الامبراطورية الأحمادية إبتداء من الشورة الفرنسية وامبراطورية نابليون ، ثم محاولة المانيا بقيادة بروسيا دون جدوى ، خاصة بعد أن أحدثت ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ انقساما لم يلتثم في الغرب المهيمن .

وقد رأينا كيف انتهى الأمر إلى تكوين النظام العالمي الراهن حول القطبين الأمريكي والسوفيتي على صورة لم يسبق لها مثيل من قبل : كلاهما مضطر اضطرارا لقبول الآخر والتعايش معه ، وكلاهما عاجز ، أو يكاد ، عن القضاء على الطرف الآخر أو استيعابه - مما أدى كما ذكرنا إلى تجميد حل الأزمات المستعصية في مناطق الصراع الرئيسة في العالم .

أجملنا هنا بشكل مقتضب المحاور الاتجاهية للنظام العالمي القائم ـ في جموده وكذا في تحركه الجدلي الآني ، والكامن ـ المستقبلي . وسوف نعود المرة تلو المرة إلى هذه المحاور ، تعميقا لمفاهيمها ، واستجلاء لإمكاناتها . غير أنه كان لا بد من طرحها طرحا أوليا في هذا المقام .



# الفصل الثالث وقى لنغيبير العالم

إلى أين ، إذن ، تتجه عملية تغيير العالم ؟ وجهتها ، التصورات المستقبلية البديلة المطروحة واقعيا ، الوسائل والمسالك ؟

تتباين الرؤى، ليس فقسط حسب الاتجاهات السياسية والإيدولوجية، بما في ذلك الأرضية الفلسفية المعلنة أو الضمنية، وإن كانت كلها تأخذ في الاعتبار مجموعة العناصر والمعطيات والعوامل التكوينية التي تشكل النظام العالمي القائم. فالاختلاف أي التايز والتباين يتجلى في ترتيب العلاقات المتبادلة بين هذه العناصر التكوينية، أي في تقييم فاعليتها الموضوعية وتأثيرها العملى، دون التعرض لتشخيصها في المقام الأول.

ثلاث رؤى تتنازع اليوم في التنقيب عن أبعاد المستقبل مع التركيز على العملية الجدلية ، أي على « تغيير العالم » لا على « النظام العالمى الجديد » بالمفهوم الوضعى الشكلي الجامد :

# ١ ـ الرؤية التقليدية

من البديهي أن تكون الرؤية الأولى قريبة كل القرب من التشكل الواقعى للنظام العالمي القائم ، المتمركز حول مركزي القوتمين .

وما دامت هذه هي نقطة البدء ، فلا بد من أن تلعب العواسل والعناصر التكوينية الموضوعية الـدور الـرئيس في التحليل ، وذلك بصورة وضعية كمية تغلب ما هو قائم على إمكانات التغيير ، وما هو

قائم إنما هو تجمع عدد من الدول الكبيرة والوسيطة ، تمت كلها إلى طراز المجتمع الصناعي المتقدم بدرجات متفاوتة ، وتلتف حول قيادة إحدى الدولتين العظميين . هكذا يتشكل واقع ، وبالتالي فكرة « المعسكر » بوصفه بوتقة وإطار الصراع العالمي . أما عن طبيعة كل من هذين المعسكرين المتضادين فإنها ستكون بالتبعية طبيعة اقتصادية - إيديولوجية : فهناك أولا معسكر دول حلف الأطلنطي أي مجموعة الدول الرأسالية ، أو دول اقتصاديات السوق ، ذات الطابع والإيديولوجية الرأسالية الليبرالية ، بقيادة الولايات المتحدة وغالبيتها العظمي أوروبية بالإضافة إلى فيتنام وكوبا ومنغوليا وكذا أفغانستان بينا تظل الصين خارج هذا المعسكر تماما أسوة بيوغوسلافيا ، وهو معسكر حلف وارسو الذي يتسم بالطابع والإيديولوجية الماركسية أو الماركسية - اللينينية .

وما دام الأمر كذلك وابتداءً من هذا التطور ، فلم يعد هناك دور من حيث الفاعلية للدول التي لا تقبل إحدى القيادتين ، على الأقل في مفهوم القيادتين السياسيتين من الناحية الإجرائية الواقعية . إن مجموعة دول عدم الانحياز التي تضم عدداً من أهم الدول في آسيا وإفريقيا وكذا يوغوسلافيا من القارة الأوروبية وعدداً من دول أمريكا اللاتينية تعتبر هامشية ، متناقضة ، متخبطة ، لا تستطيع أن تؤثر على مجرى الأمور بالتصويت في رحاب الأمم المتحدة ومنظماتها المتخصصة . أو أن مستقبلها لا يمكن إلا أن يتحدد باعتناق أحد المذهبين والانسياق في أحد المسكرين . ثم هناك عدد من الدول الأمور على حدودها .

ثم تتقدم هذه الرؤية خطوة جديدة ، إذ تحاول أن تقيس معدلات تفوق كل معسكر من المعسكرين على الآخر من حيث كمية الناتج القومى الإجمالي ومتوسط دخل الفرد جنباً إلى جنب مع نوعية وكم الأسلحة النووية والتقليدية وغير ذلك من المؤشرات الاقتصادية والاجتاعية الإحصائية . وهنا أيضا يتأزم التحليل : ذلك أن التفوق الاقتصادي - والعلمي - الثقافي واضح جلى ، بينا لا مفر من إدراك جبروت القوة العسكرية السوفيتية . كيف إذن يمكن « تغليب » معسكر على المعسكر الأخر ما دامت الحرب النووية مستبعدة من الطرفين ، وكذا انضهام أحدهما إلى الآخر ؟

هنا يبرز عامل « نوعية الحياة » أي ذلك المزيج الرقيق من الحرية والكفاية الاستهالاكية ، ومن المساركة السياسية والتضامن الاجتاعي . ويتبارى كل نظام من النظامين مندداً بمساوىء الآخر ، معلنا امتيازه وتفوقه في حرب إيديولوجية لا هوادة فيها .

ثم إن هناك قضية القضايا: تلك المتعلقة بتشكل ونوعية المركز العالمي الثالث أي الصين في حلف مع اليابان في قلب الدائرة الآسيوية للشرق الحضارى، فهل تراه سوف يقدم نمطا متايزا، يجمع بين الكم والكيف، وربحا يغلب الكيف على الكم دون التنكر للكم ؟ كيف يمكن « تغليب » أحد المعسكرين على الآخر إذا كانت غالبية الإنسانية خارج المعسكرين، وإذا دب التشعب في كل من المعسكرين مثلها هو حادث بين أوروبا الغربية والولايات المتحدة المعسكرين مثلها هو حادث بين أوروبا الغربية والولايات المتحدة حول إستراتيجية الحرب في الفضاء، أو ما هو قائم بين الإتحاد السوفيتي والصين منذ عام ١٩٥٨ وتنوع الاجتهادات والاتجاهات في عدد من الدول الإشتراكية الأوروبية بالنسبة للنمط السوفيتي ؟

وفي كلمة ، فإن النظرة التقليدية التي ترى أنه « لا مفر من تغليب نظام ومذهب على الآخر » لا يمكن أن تتحقق ، وبالتالى لا يمكن أن تحدث تغييراً في النظام العالمي إلا بواسطة وعبر حرب عالمية ثالثة ، وهو ما يرفضه معظم المسئولين ، بينا أصبحت القلة المؤمنة بهذا الحمل المدمر في مأزق أمام صحوة الضمير العالمي ، وكذا تزايد فاعلية عامل الواقعية السياسية في كافة المجالات .

# ٢ ـ الرؤية التكنولوجية

تكونت تلك الرؤية في إطار ، وتحت ظلال الرؤية الأولى، لا كنقيض لها أو بديل عنها ، ذلك أن التركيز على العامل الاقتصادي في المجتمعات الصناعية المتقدمه ، بل وفي تلك التي أطلق عليها عدد من علماء الاجتماع « المجتمعات ما بعد الصناعية » ، وهي التي تأثرت إلى درجة بالغة بتطبيقات التكنولوجيا الإلكترونية كان لا بد وأن يؤ دى إلى إفراد اهتام خاص لهذا العامل ما دام تقدم العلوم والتكنولوجيا يلعب دوراً مركزياً في الصناعات الحربية ، وتطبيقاتها الإستراتيجية ، ولا يقتصر على مجالات الإنتاج والاستهلاك .

وقد ذهب عدد من كبار المفكرين والمشتغلين بالعلوم الإجتاعية وتطبيقاتها إلى حد رأوا فيه أن الثورة الصناعية ذاتها ، التي على أساسها تكونت المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب وقطاعات من الشرق معاً قد أدت دورها بعد أن حلت تطبيقات الكهرباء ثم الإلكترونيات ، جنبا إلى جنب مع الطاقة الذرية محل الطاقة البخارية وتطبيقاتها الميكانيكية المحدودة التي ميزت النصف الثاني من القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين ، وفي رأى هؤ لاء النارق الأساسي يكمن في القدرة على التحكم عن بعد بواسطة أن الفارق الأساسي يكمن في القدرة على التحكم عن بعد بواسطة

التطبيقات الإلكترونية والحاسب الالكتروني (الكمبيوتر) في عمليات الإنتاج من بدايتها إلى نهايتها بحيث تتضاءل أهمية العنصر البشرى الكمى، أي العمال الصناعيين، وأضافوا أن هذه العوامل نفسها تمكن القيادات الاقتصادية والعلمية من النفاذ إلى مجالات لم تكن معروفة من قبل أو لم يقدر لها أن تصبح في متناول البشر، مثل أعماق البحار والفضاء والتطبيقات الانتاجية للطاقة الذرية. . الخ.

ومعنى هذا \_ في رأيهم \_ أن الإنسانية تعيش الآن في مرحلة مغايرة عما لمرحلة الثورة الصناعية ، قال بعضهم بحق إنها المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، ورأى فريق منهم أكثر تأثيراً أنها ثورة من نوع جديد أطلقوا عليها أسم « الثورة العلمية والتكنولوجية » . والمهم في هذا الصدد أن أعلام الفكر والعلم في كلا المعسكرين ، وخاصة في الاتحاد السوفيتي والولايات المتحدة بالذات ، اتفقوا دون حرج على هذه التسمية : فهي تكرس تقدم الولايات المتحدة بشكل نظرى ملحوظ ، بينا تمنح قيادات الإتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية أملا جاداً في تحقيق هدف اللحاق بمستوى معيشة الدول الغربية المتقدمة ، والولايات المتحدة على وجه التخصيص .

وقد بدأت هذه الرؤية الثانية تؤثر في كافة مجالات الفكر والعمل في معسكرى الغرب الحضارى وكذا في اليابان رغم خصوصيتها الحضارية والاجتاعية ، في مطلع الستينيات ، وتكونت مراكز البحث المقارن لتجمع رواد العلوم والتكنولوجيا في المعسكرين ، خاصة على أرض النمسا المحايدة ، وتحولت العلوم الاجتاعية بسرعة هائلة إلى أدوات منمقة لعملية الحصر النمطي ، أي لتحليل كافة المجتمعات والتحركات ابتداءً من رؤية وسياسات معسكر الغرب الحضارى المهيمن ، وعلى وجه التخصيص معسكر حلف الأطلنطى في عصر

الاستعمار المهيمن الأمريكى . ولم يعد هناك مجال للتحرك المستقل ، للمغايرة ، للخصوصية أي لأركان التحرك الفعال في أي اتجاه غمير مرصود أو مرغوب فيه .

كان هذا هو الجو السائد ، بشكل خانق للأنفاس ، إبان الانتفاضات الشبابية والطلابية في أوروبا الغربية والولايات المتحدة حول أحداث عام ١٩٦٨. وكان شباب الدول الصناعية الرأسهالية المتقدمة نفسه استشعر ما تحتويه هذه المبالغة من تهديد لتحركه المستقبل ، وقد رأى في هذه الرواية أيضا ما يضاعف من سطوة الدولة المركزية المتحكمة في كافة مجالات الحياة . غير أنه يتعين طرح سؤ ال محورى عن طبيعة العلاقة بين هذه الرؤية وبين تغيير العالم .

ذهب أنصار هذه الرؤية إلى أن الثورة العلمية والتكنولوجية تضع بين أيدى الإنسانية ، ولأول مرة في تاريخها ، أدوات ذات فاعلية هائلة تغير تماما من نوعية العلاقة بين الإنسان والطبيعة ، الأطار الجغرافي ، الموارد الطبيعية ، المناخ . . إلغ \_ بل وتمكن الإنسان من التحكم في الحياة والنسل ، أي في جوهر تكوينه البيولوجي ، كها زعمت الهندسة الوراثية مشلا ، أفسلا تحقق الشورة العلمية والتكنولوجية إذن معانى النهضة الأوروبية وعصر الثورات على أكمل وجه ؟ أفلا تفتح الطريق أمام الإنسان ليصبح صانع نفسه ومستقبله ، بعد زوال الآلهة ؟ أليس هذا بالضبط هو جوهر عملية والتغيير » ؟

ثم جاءت أزمة البترول في أعقاب حرب أكتوبس عام ١٩٧٣ ، ومرت الأعـوام تلـو الأعـوام ، وظلـت الدعـوة إلى الشورة العلمية والتكنولـوجية متأججة ، رافعـة لواء إمـكان تغيير العالـم بشـكل

جذري، وإذا بالعالم نفسه، وخاصة قطاع العالم الغربي المهيمن، يندفع إلى سباق جنوني للتسلح النووي كاد يهدد وجود الإنسانية على سطح الأرض، بينا انتشرت المجاعة والأوبئة في مناطق شاسعة من العالم الذي أطلق عليه اسم العالم الثالث، وارتبك ميزان المداينة إلى درجة لم يسبق لها مثيل، واستمر العديد من المناطق والقطاعات في جو من الثبات أو التقدم البطيء من حيث مؤشرات الحياة الاجتاعية المعهودة.

وفي الوقت نفسه ، شاهد العالم موقفاً ماكان في الحسبان . ومما لاريبة فيه أن الثورة العلمية والتكنولوجية تجمع خيوط عدد هام من الاكتشافات الرائدة وتطبيقاتها في مجالات عديدة ، خطيرة، غيرأنها تفعل ذلك في المجتمعات الصناعية المتقدمة أساساً التي تزداد سيطرتها على اقتصاد الدول الوسيطة والصغيرة ، بينا تسيطر وسائل إعلامها على المفاهيم والأجـواء الثقـافية في الـدول غير المركزية ، ورغم هذا يتساءل المحللون : فيما يكمن في ﴿ تغييرٍ ۗ قطاع الـدول الصناعية المتقدمة ؟ نعم ، ازدادت اعداد المتعطلين في معظم الدول الرأسهالية ، ولكن هذا الازدياد ظل محصوراً في إطارً بمكن مواجهته بواسطة التأمينات الاجتاعية التي تفيد كل الفائدة من فائض القيمة التاريخي ، بحيث لاتتحقق الانفّجارات الاجتاعية الكامنة ، وهكذا استطاعت هذه المجتمعات أو بالأحرى مراكز القوى فيها استكشاف الفضاء وأعياق البحار، فكانت النتيجة ان تضاعفت أخطار الحرب النووية ، تحت ستار محاصرتها وتحييدها ، كما هو الحال بالنسبة للادعاءات المتصلة بأسلحة الفضاء ، أما عن التطبيقات البيولوجية فقد أثارت مجموعة من التساؤ لات والأزمات الاجتاعية والأخلاقية والنفسية أدت إلى إتساع رقعة التيارات الأصولية المحافظة بل والسلفية في قلب الغرب نفسه .

كل هذا يتم ، كما قلنا ، في القطاع المتقدم من المجتمعات الصناعية الغربية ـ وكأن العالم الآخر يعيش حقاً في عالم آخر ، ومع هذا يدعي رجال الشورة العلمية والتكنولوجية أننا نعيش في عصر والنظام العالمي ، حيث توحد العالم لأول مرة في تاريخ الإنسانية .

ومع هذا فمها لاشك فيه أن الثورة العلمية والتكنولوجية ، بوصفها المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، تمثل إسهاماً خطيراً في تقدم المعارف والقدرات البشرية ، ولعل البعد الغائب عند دعاة هذه ﴿ الثورة ﴾ هو أن هذه الثورة لاتقتصر على تجديد وتطوير أدوات العمل ، ولكنها تقتضي وجود مشروع يلبي التساؤ لات الجديدة التي تطرحها البشرية في مستوى متقدم خَلال تطورها . كما أن الثورة التي تتفجر ابتداء من التناقض بين هذه الاحتياجات والتصورات الجديدة للقطاعات الواسعة من الإنسانية من ناحية واستحالة تلبيتها أو تحقيقها من ناحية أخرى ، السباب ذاتية أو موضوعية هي عمل إرادي جماعي لقطاعات واسعة من المجتمعات البشرية ، وليسَّت نتاجاً آلياً للتلاعَّب في عدد محدود من المفاتيح الآلية والمعادلات يديره نفسر قليل من العلماء والتكنولوجيين المهرة لخدمة مصالح مراكز القوى . وفي كلمة : نسى دعاة الشورة العلمية والتكنول وجية العنصر الإنساني ، الواعبي ، الإِرادي ، الإِيماني في الإِنسان ، أي البعد الفاصل والخاصية المميزة للإنسان ـ على تنوع الأنظمة الاجتاعية والمذاهب الفكرية ـ عن الآلة الصراء.

ومع هذا فمها لاشك فيه أن التقدم الهائل الذي تمثله معطيات الثورة العلمية والتكنولوجية بوصفها المرحلة الثانية للثورة الصناعية يعتبر جزءاً لايتجزأ من أداة العمل ، التي أصبحت في متناول عدد من المجتمعات المتقدمة في عصرنا ـ جزءاً من كل ، أي مجموعة من

الأدوات بين ترسانة من الأدوات الأخرى ، ولكنها ليست المفتاح الهادي إلى مستقبل لامفر منه . وكذا ، وعلى العكس من ذلك ، فإن تحكم قلة من المجتمعات في هذه الأدوات سوف يزيد من قدرتها على صد وتحريف حركة تغيير العالم التي تبدو في الأساس تهديداً للقطاع الاستعاري وهيمنته ، إذ أنها تعمل على تحقيق حياة إنسانية إيجابية

### ٣ ـ الرؤية الثالثة

خلاقة لجميع شعوب العالم .

أما الرؤية الثالثة فقد تكونت تدريجياً ابتداء من السبعينات ، على أساس التمعن في عدد من العوامل المؤثرة بشكل مركزي على الساحة العالمية ، ومن بينها المحاور الاتجاهية التي ذكرناها في الفصل السابق ، ومن الممكن رسم صورة عامة لهذا الجو التكويني الذي أحاط بمولد الرؤية الثالثة كما يلي :

أ - إن مجموعة العوامل التكوينية ، التي عرضنا لها بوصفها محاور اتجاهية فيا سبق ، تفضي بالمحلل إلى استخلاص أن مستوى التناقضات بلغ ذروته ، ورغم ذلك لم تنفتح مسالك الحل ، أي تغيير العالم ، بشكل كاف ، بل على العكس من ذلك نرى هذه المسالك وكأنها واقعة تحت الحصار . أي أن العملية الجدلية بلغت ذروة تفاقمها واحتدامها في الوقت الذي فرض فيه الخطر النووي جوأ خانقاً لا يمكن تجاهله . ولاشك أن رؤ ية الثورة العلمية والتكنولوجية تندرج في هذا الجو ، إذ أنها ، كها رأينا ، تعمق الهوة بين المجتمعات الصناعية المتقدمة من ناحية ، والقارات الثلاث من ناحية أخرى ، بينا تدفع بعملية التسليح الهجومي الإستراتيجي والتسليح النووي بينا تدفع بعملية التسليح الهجومي الإستراتيجي والتسليح النووي .

لابد إذن من طرح التساؤ ل - أي إشكال تغيير العالم - بشكل جديد ، أقرب إلى واقع العالم الموضوعي من ناحية ، وفي آن واحد أقرب إلى الفؤ اد والوجدان ، وإلى واقع حياة الإنسان المعاصر على تنوع الأنظمة والمذاهب الاجتاعية والفكرية .

ب - البعد الإستراتيجي - الحربي ، وتأويله السياسي بواسطة الجيو - سياسة هو الإطار الأعم والأكثر شمولاً ، ولكن هذا البعد لايزال يمتزج في معظم الأحيان بتأويلات إيديولوجية : فتارة تظل الجيوسياسة مستبعدة - كها كان الأمر بين أعوام ١٩٤٥ - ١٩٧٠ ، وكأنها وصمة عار على جبين العلوم الاجتاعية ، لالشيء إلا لأنها كانت الأساس المتصل لسياسة ألمانيا واليابان حتى هزيمة عام ١٩٤٥ . ويرى بعض المحللين تارة أخرى أن إعطاء هذه الأهمية للجيو - سياسة معناه التنكر لاختلاف المضمون الاجتاعي والايديولوجي للدول التي تمارسها . ويضيف فريق ثالث من النقاد أن الجيوسياسة بجموعة من أدوات التحليل السياسي والإستراتيجي تضع الجغرافيا في مكانتها المؤثرة من حيث فهم المجال ، ولكنها لاتأخذ في الاعتبار عنصر الإرادة أي الوجهة الإرادية للعمل السياسي الذي تمارسه التنظيات السياسية والقوى الاجتاعية بشكل إرادي ، ولى حتى ولو تم ذلك دون أن تؤخذ في الحسبان الظروف المحيطة .

وفي مقابل هذا السيل المتدفق من النقد والتنكر ، كانت حركة الواقع . لقد ظلت مراكز الهيمنة السياسية ، في كل مكان تمنح الجيوسياسة المكانة الأولى في تخطيطها السياسي والإستراتيجي خاصة في معسكر حلف الأطلنطي ، بينها احتلت الجيوب سياسة المكانة الثانية ، بعد الإيديولوجية ، في الاتحاد السوفيتي ، وإن كان ذلك لم يمنع من ظهور واحد من أكبر مجددي الفكر الجيوب سياسي هناك وهو أمير

البحر سيرجي جورشكوف ومدرسته . ومن ناحية أخرى ، وابتداء من ثورات وحروب التحرير في آسيا وإفريقيا ثم أمريكا اللاتينية احتلت الجيو ـ سياسة مكانة بالغة الأهمية في مواجهة الحروب الاستعارية وفلسفتها الإستراتيجية المتخلفة في تلك الأونة . إن قائمة الأسهاء هنا طويلة ، تجمع بين العسكريين والمفكرين والسياسين : من أمثال ماوتس تونج في الصين وجياب في فيتنام ، وآخرون سيرد ذكرهم كل في مناسبته .

وهكذا ، بدأ عامل الجيو ـ سياسة يحتل مكانته الطبيعية ، وهي مركزية ، بوصفه الإطار الأكثر شمولاً للتحرك السياسي بعيد المدى ، من حيث أن الجيو ـ سياسة تحدد مدى أهمية المنطقة المعنية بالنسبة للقوى الكبرى ودواثر تحركها وسلم أولوياتها ، كها أنها تحدد نوعية ومستوى التفاعل بين مختلف القوى المتواجدة أصلاً في المنطقة المعنية ، ثم تنقب عن الطاقات الكامنة غير المستعملة حتى الآن في وحدة التحرك ، أي في المجتمع ـ الدولة المعنية . إن تحليل هذه الأبعاد بشيكل جدلي واقعي ، وعلى أساس صياغتها التاريخية يضيء الطريق أمام إمكانات التحرك المطروحة لصياغة المستقبل .

الجيو ـ سياسة إذن هي الصورة المعاصرة للواقعية السياسية

جــ إن الأطار الجيو ـ سياسي يحكم ولكنه لايتحكم ، ذلك أن الوحدات الاجتاعية المختلفة التي تندرج فيه ليست متجانسة ولامتطابقة من باب أولى ، أي انها لاتملك نفس الطاقات

والإمكانات الحركية في تفاعلها مع معطيات ومؤ ثرات الإطار الجيو ـ سياسي .

إن كلامن هذه الوحدات \_ وهي في واقع الأمر تتكون من المجتمع - الدولة من حيث التحرك السياسي ، يتميز بخصوصية صاغها التاريخ على مدى عشرات من الأجيال تارة ، أو على مدى بضعة أجيال أوحتى عبر مدة محدودة للغاية من الزمن كها هي الحال في الدول حديثة التكوين .

وهنا يمكن العودة إلى تعريفنا لمفهوم الخصوصية :

يتشكل تصور الخصوصية من مستويات ثلاثة:

١ - المستوى الأول يعنى بالتركيب الداخلي لتصور الخصوصية ، وعندنا أن هذا التركيب الداخلي يهدف إلى تبين النمط المتميز لاستمرار مجتمع قومي معين . وهذا النمط إنما هو على وجه التحديد غط العلاقة المتبادلة والتأليف بين أربعة عوامل محورية تكوينية لكل مجتمع أي لكل استمرار اجتاعي :

- عامـل إنتـاج الحياة المادية لمجتمـع معـين في إطـاره الجغــرافي والإيكولوجي ( وهو مايطلق عليه أسلوب الإنتاج )

- إعادة إنتاج الحياة البيولوجية ( وهمذا هو بعمد الحياة الجنسية البيولوجية على وجه التحديد )

ـ النظام الاجتماعي ( السلطة والدولة )

- العلاقات مع البعد الزمني ( نهائية الحياة الإنسانية ، الأديان والفلسفات ) .

إن تطبيق هذا المربع التكويني على المعطيات الاقتصادية الأولية سوف يثري تحليلنا للمجتمعات البشرية إلى درجة كبيرة جداً .

٢ ـ المستوى الثاني يعنى بتحريك هذا المربع التكويني عبر التطور
 التاريخي في إطاره الجغرافي المحدد :

- التطور التاريخي يضع في المقام الأول عنصر الزمان ، ومن هنا تأتي الأهمية المركزية للمفهوم الذي أطلقنا عليه اسم « عمق المجال التاريخي » ، فكلها تعمق ذلك البعد ، كلها أمكن أن ندقق في إدراكنا لكيفية تحرك المربع التكويني للاستمرار الاجتاعي ، ومن حسن الحيفة تمرك المربع التكويني للاستمرار الاجتاعي ، ومن حسن الحيظ ، أن الغالبية الكبرى من المجتمعات البشرية تتكون من جمعات قومية تتراوح بين أقدم القوميات في العالم ( مصر أم الدنيا ) وبين المجتمعات القومية الحديثة في أوروبا الغربية مثلاً .

- أما عنصر « المكان » - الذي عني به - بطريقة مبدعة خلاقة المدكتور جمال حمدان حديثاً - فإنه يعني على وجه التحديد أن كل مجتمع بشري يحيا ويتطور في مجال جغرافي محدد بالنسبة للمجالات الجغرافية الأخرى ، وهذا ماتعنى به الجيو - سياسة ، كما أنه بحارس وجوده وتطوره التاريخي في مجال جغرافي له تركيب داخلي محدد ، وهذا ما تعنى به الإيكولوجيا التي ترصد الإمكانات والطاقات البشرية والحيوية معاً .

٣ - المستوى الثالث هو مستوى التفاعل الجدلي بين عوامل الاستمرار وعوامل التغير، وعلى وجه التحديد: إن تحريك المربع التكويني على مدى التطور التاريخي في إطاره الجغرافي سوف يشكل العلاقات المتبادلة وبالتالي الأهمية النسبية لكل عنصر من العناصر التكوينية الأربعة بطريقة محددة، مما يؤدي، على مر الأجيال إلى تشكيل خصوصية كل مجتمع قومي محدد، مشلاً: دور الدولة والجيش في الحياة المصرية، أهمية مستوى الثقافة الوطنية في ألمانيا وإيطاليا، إيديولوجية إقتحام الحدود غير القومية في المجتمع الأنجليزي، الأمريكي النزعة التجريبية الموضوعية في المجتمع الإنجليزي، إستيعاب التناقضات في دائرة الشخصية القومية في المجتمع الصيني المنافضات في دائرة الشخصية القومية في المجتمع الصيني

وجلة القول أن مفهوم ( تصور ) الخصوصية الذي نقدمه يهدف إلى تسليح الفكر المعاصر وخاصة الفكر القومي العقلي التقدمي ، بأداة علمية ، مبنية على التحليل التاريخي الموضوعي الدقيق ؛ لتبين ماهو أصيل حقا في الاستمرار التاريخي لمجتمع قومي معين ، وما هو بالتالي القالب القومي المتميز الذي يمكن ويجب إثراؤ ، بعدد من المعطيات والتجارب العصرية دون غيرها كها أنه ، وقد يكون هذا أهم بكثير ، يمنح الفكر المعاصر ورجاله الوسيلة الفعالة للتعجيل بعملية تطوير المجتمعات القومية بحيث تصبح عصرية قومية على أساس أصالتها الموضوعية التاريخية ، ومن خلال هذه الأصالة الموضوعية التاريخية - دون تقليد الغرب المتأزم حضارياً كها يبشر

بذلك عملاؤه الحضاريون ، وعلى وجه التخصيص فإن تبين الفروق النوعية يمكننا من تبين سبل التحرك الأكثر فعالية وتجنب مناطق التأزم المؤمنة ، أي أنه يمكننا من التحرك مع حركة الجدلية الإجتاعية لمجتمعاتنا القومية في طورها المعاصر ، أي أن نواكب ونمارس عملية الصيرورة التاريخية من الداخل ـ من الداخل كعقول واعية وصاحبة سيادة ، لاكعقول عميلة لقوى الهيمنة الخارجية التي لاتهدف إلا إلى الاحتفاظ بالعالم غير الغربي في مكانة التبعية ، بينا وجهته هي النهضة الحضارية .

ومعنى هذا على وجه التحديد أنه لابد من الاعتاد على الشريحة الكاملة لمجموعة التحليلات الإجتاعية الدقيقة لتطور المجتمع الدولة المعنى عبر التاريخ وكذا في المرحلة الراهنة ، بغية تبين إمكان تعبئة الطاقات الكامنة والإفادة منها لاختصار الطريق نحو المشاركة في عملية إفساح المجال لتغيير العالم ، رغم الحصار الجيو - سياسي الإستراتيجي ، أو بالأحرى إدراكاً لمعانيه ، وكذا إدراكاً للوحدة الحركية المعنية .

د \_ إن خلاصة مجموعة المستويات التحليلية الثلاثة السابقة هي أنها تمنح المحلل وكذا القوى العاملة رؤية دقيقة ليس فقط للمعطيات في الحالة المعنية وإنما لتفاعلها الجدلي أي لدينامية الموقف ، لجوهس تحركه .

لكن هذه الرؤية الدقيقة المرهفة ليست سوى نقطة بدء. إن

المهم والأهم إنما هو: صياغة مشروع التحرك صوب عملية التغيير ، وبمجرد أن نصل إلى ذكر مشروع التغيير يصبح لزاماً علينا أن نقبل فكرة التحدي ، تحدي حدود الظروف الموضوعية بهدف تخطيها نحو ماهو مغاير وجديد . وهو تحد لاينطلق ابتداء من ذاتية الإرادة أو إطلاق الزمام للمخيلة الإيديولوجية ، وإنما ينطلق على العكس تماما من معرفة دقيقة لما يمكن أن نطلق عليه داثرتي الجدلية الإجتاعية الدائرة الخسارجية أي الجيو - سياسية ، الدائرة السداخلية أي الخصوصية القومية في إطارها الجيو - ثقافي والحضاري ، وكلاهما على نحو ما صاغهما التاريخ عبر الأجيال .

إن التركيز على التنقيب في أبعاد ومكونات وتكوين الخصوصية القومية هو وحده الذي سوف يمكننا من معرفة الطاقات الكامنة غير المستعملة ، أوحتى غير المرصودة ، وتعبئتها الفعالة ، أي الانتقال مما هو يمكن إلى ماهو واقع أي الانتقال من الإمكان إلى العمل .

هـ وتؤدي بنا هذه الأبعاد والزوايا إلى نتيجة تمثل الاسهام المتايز لهذه الرؤية الثالثة: إن الشرق الحضاري - شعوباً ودولاً - هو الذي بدأ يتحرك منذ أوائل القرن التاسع عشر في موجة عارمة من ثورات وحروب التحرير الممتزجة أحياناً بالثورات الإجتاعية بحيث أصبح حامل لواء التحدي الرئيس للنظام العالمي القائم ، وكذا صاحب المصلحة الرئيسة في عملية تغيير العالم . إن صحوة الشرق الحضاري محسوبة بطبيعة الحال في الرؤيتين الأولى والثانية ، ولكن بطريقة مختلفة تماما . فهي صحوة يقال إنها استقلالية فحسب ،

وليست تحريرية ثورية بمعنى الكلمة. ثم يضاف أنها، في مضمونها، حركة تهدف الى التنمية والتحديث فحسب، ولايقصد بحال من الأحوال النهضة الحضارية. ثم إن مجال التحرك في نظر الرؤيتين الأولى الثانية هوما يسمى « بالعالم الثالث » دون تحديد أن الشرق أساساً آسيا، ثم الجزء الأكبر من افريقيا، والعالم الإسلامي للعربي في قلبه هو صاحب الريادة والتحدي الرئيس.

أما الرؤية الثالثة ، فإنها تقرر أن للشرق الحضاري مكانة الريادة أي المبادرة التاريخية في طرح إشكال تغيير العالم ، والإفادة من العاملين التكوينيين الآخرين ، أي انقسام الغرب الحضاري إلى نظامين إجتاعيين وإيديولوجيين متناقضين ، وكذا إسهامات المرحلة الثانية للثورة الصناعية في بعدها العلمي التكنولوجي .



## الفصل الرابيع

# منطقنا الصراع الرئيستان

إن تعدد التناقضات والمنازعات ، وكذا التفجيرات والحروب المحلية باطراد مستمر في كافة أنحاء العالم غير المركزي منذ عام ١٩٤٥ ، وكان يعتقد بادىء ذي بدء أنه يمست إلى نوعية حركات التحرير وما يترتب عليها من ثورات وحروب ضد القوى الاستعمارية وعملائها في الداخل ، وعلى حدود البلدان التابعة لها . ثم اتجه التحليل إلى إدراك أن هناك نوعيات أخرى من عمليات العنف والحروب المحلية أو الموقوتة مصدرها مغاير للمصدر الرئيس أي حركات التحرير ضد الاستعمار ـ والهيمنة من أجل الاستقلال والسيادة والتحرر الوطني والثورة الإجتماعية المواكبة له أحيانا .

١ ـ ولعل أهم الأسباب المغايرة للعنف ترجع إلى التكوين غمير
 المتجانس للدول المتحركة في اتجاه التحرر الوطني .

أ) فمنها ما ينتمي إلى نوعية الأمة بمعنى الكلمة ، بكل ما تشتمل عليه الأمة من عراقة حضارية ، واستمرار تاريخي ، وتماسك إجتاعي ، وشخصية قومية متخصصة ، وهي العوامل التي تؤ من هذا النوع من الأمم ضد الانشقاق الداخلي وتفسخ الإرادة الوطنية والنزعات الانقسامية التي تعمل على إثارة الفتن المؤدية إلى الحروب الأهلية . كانت هذه ومازالت حال مصر والصين وإيران أقدم ثلاث

أمم في تاريخ البشرية ، ولكن الحال يختلف في النوعيات الأخرى لتكوين الأمم .

ب) وهناك مثلا نوعية الأمة أو الدولة .. الأمة حيث نرى الغالبية من سكانها الأصليين تعيش تحت سطوة ، أو سيطرة أو قيادة أقلية هامة من الغزاة المستوطنين فرضوا حضارتهم ، وثقافتهم ، ولغتهم ، بالتدريج على هذه الدول « ثنائية البنية » ، وهذا هو ما نشهده ـ على وجه الدقمة - في أمريكا الوسطى والجنوبية ، حيث تسيطر أقلية أوروبية الأصل ( إسبانية أساسا ، وكذا برتغالية ) على غالبية من السكان الهنود الأمريكيين الذين ينحدرون من سلالة إمبراطوريات المايا والأزتيك والإنكا وعدد آخر من الإمبراطوريات الثانوية . وفي هذه الحالة ، تتفجر الصراعات العنيفة ، بشكل شرس بين الجهاعات البشرية التي أصبحت هامشية ، وإن كانت تمثل الغالبية العظمي كها هي الحال في أمريكا الوسطى ، وكذا في القسم الغربي من أمريكا الجنوبية حول محور جبال الإنديزر وبين المجتمع الحديث المذي أصبح يتكون الأن من سلالة المستوطنين الأوروبيين في المناطق الأولى وإلى جانبهم دائرة واسعة من المخلطين .

ح) وهناك ، من ناحية ثالثة ، نوعية الدول حديثة التكوين والتي تجمع عددا من القبائل والجهاعات العرقية المختلفة والتي تكون خاضعة - في العادة - لسيطرة إحدى هذه القبائل أو الجهاعات في أطر جغرافية وسياسية مفتعلة فرضها المستعمر ون البريطانيون

والفرنسيون والبرتغاليون والبلجيكيون والألمان والإيطاليون على شعوب القارة الإفريقية على وجه التخصيص . إننا نشهد تتابع الحروب القبلية في إطار الدولة الواحدة بشكل يكاد يكون مستمرا لايعرف الحل أو التوقف ، إذ أن جذوره تضرب بعمق في صلب التكوين البشري لهذه الدول . والحق أن الأمر لايقتصر على إفريقيا ، وإن كانت هي أبرز مثال لهذه المأساة . بل إن هناك عددا من الحالات المشابهة في جنوب شرق آسيا وكذا في الدول الجديدة في المحيط الهادي وإن كانت أقبل حدة وخطورة بكثير من الموقف في إفريقيا .

د) وتأتي بعد ذلك نوعية الأمة التجميعية أي متعددة القوميات ، سواء أكان نظام الدولة إتحادياً أم فيدراليا ، وهده الظاهرة تتجلى بشكل ساطع في كل من الاتحاد السوفيتي بقطاعيه الأوروبي والأسيوي ، وفي شبه القارة الهندية ثم يوغوسلافيا كنمط آخر على وجه التخصيص ، ولعل من أسباب قدرة الإتحاد السوفيتي على تحييد خطورة هذه المتناقضات بحيث لاتتحول إلى صدامات عنيفة في الداخل أنه استطاع أن يقدم أنماطا فعالة من التقدم الاقتصادي والاجتاعي مقترنة بالاعتراف بلغات القوميات غير الأوروبية والملامح الاكثر عمومية لثقافاتها التقليدية ، وهذا كله في إطار قوة السلطة المركزية الاتحادية حزبا ودولة وقد سلكت يوغوسلافيا سياسة واقعية ذات خاصيات متميزة حققت نجاحا ملحوظا في هذا الصدد.

ولايزال الأمر على عكس ذلك في شبه القارة الهندية : فهناك قوميات واضحة المعالم تماما وهناك جماعات عرقية بل وقبلية ؛ وهناك نظام « الطبقة المغلقة ،Cast System التي تمتد عبر سلم الطبقات الاجتاعية المتعارف عليها ، ثم هناك التناقض الرئيس بين الإسلام السياسي والحضاري في شهال هذا القطاع كله وبين الهندوسية بوصفها الديانة \_ وكذا الثقافة الوطنية السائدة بين أغلب سكان الهند ـ وهو التناقض الذي مكن بريطانيا من إثارة الحرب الأهلية في الهند غداة استقلالها عام ١٩٤٧ حيث انقسمت شبه القارة الهندية إلى دولتى الهند وباكستان ، وهو نفس العامل الذي مكن الهنــد فيما بعــد من شطــر باكستان ـ ولـكن على أساس عرقبي ولغدوي ـ إلى باكستان وبنجالاديش عام ( ١٩٧١ ) . وقد امتـدت هذه الظاهـرة الآن إلى سري لانكا . وبلغت الأزمة ذروتها بمقتل رئيسة وزراء الهند أنديرا غاندي في أواخر سنة ١٩٨٤ بعد قمعها المسلح لحركة السيخ المطالبين بمنح ولايتهم ( البنجاب ) وضع سائر ولايات الاتحاد الهندي .

ه-) وأخيرا هناك نوعية الأمة - الدولة المتعارف عليها منذ القرن الخامس عشر - أي الأمة - الدولة من الطراز الأوروبي . هنا أيضا تتعدد القوميات والجهاعات العرقية ، ولكن تعدد أمكن تصفيته بشراسة في أواخر العصور الوسطى وبدايات العصر الحديث وخاصة في شكل الحروب الدينية ؛ وهي الحروب التي تحولت تدريجيا إلى سلسلة متصلة من الحروب بين مختلف الأقطار الأوروبية لم يعرف لها

التـاريخ مثيلا من قبل، وبلغـت ذروتهـا في حرب أعـوام ١٩١٤ -١٩١٨ ، كما كانت هي السبب الرئيس في إندلاع الحرب العالمية عام ١٩٣٩ .

و) ثم نجد نمط الولايات المتحدة الأمريكية المتفرد، فلقد تم سحق السكان الأصليين، أي قبائل الهنود الحمر، وتلاذلك محاصرة واضطهاد السود المحررين من الرق بعد حرب أهلية. ثم تراكمت موجات المهاجرين المستوطنين عاما وراء آخر، من أوروبا أولا، ثم من أمريكا الملاتينية الإسبانية، إلى درجة أن أصبحت المسألة اللغوية ـ الثقافية، وخاصة الإسبانية تمثل بعدا جديدا في إشكال تجانس المجتمع الأمريكي منبئة بإمكان حدوث صراعات من نوعية جديدة بين هذه الشرائح الكبيرة وبين الأغلبية الأنجلوساكسونية.

ويمكن أن يلحق بهذا النمط مجموعة الصدامات بين الأقليات ذات الأصل الآسيوي والإفريقي والعربي وبين بعض الاتجاهات والنزعات الوطنية المتطرفة في بريطانيا وفرنسا خاصة بوصفها أقدم دول الاستعار التقليدي في أوروبا.

#### ۲ \_ ۱

وهناك مصدر ثان للعنف ، يختلف عن حركات التحرر الوطني والشورات الاجتاعية ، وكذا عن نتائج انعدام تجانس التكوين الاجتاعي للمجتمعات القومية ، إنه عامل يتميز بأنه محصور جغرافيا من ناحية ، وشديد الأثر إلى أبلغ الدرجات من ناحية أخرى ، ذلك

هوعامل و العنصرية العدوانية ، التي تتمركز حسب التسلسل الزمني في دولة جنوب إفريقيا ثم دولة إسرائيل الصهيونية ، وقد فجرت هاتان الدولتان سلسلة من الحروب العدوانية المتتالية في منطقتيها حتى تحولت هاتان المنطقتان إلى أخطر بؤ ر الصدام وأقربها إلى إثارة المشكلات التي يمكن أن تؤدي إلى حرب عالمية ثالثة ، وذلك إذا استمر التوتر العالمي على ما هو عليه منذ إندلاع الحرب الباردة الثانية عام ١٩٨٠ .

#### 4-1

ويأتي بعد ذلك عامل الإرهاب الدولي ، بكل ما يكتنفه من غموض وتشعب في الدوافع ، من قومية إلى إيديولوجية إلى سياسية - استراتيجية وذلك على أرضية من التحول الإجتاعي المتخبط السريع وتفشي الفكر الرافض والعدمي في قطاعات من شباب الدول الصناعية الغربية المتقدمة .

هذه إذن هي المصادر الثلاثة الأكثر أهمية للعنف في العالم والتي تواكب المصدر التاريخي الرئيس في عصرنا ألا وهو حركات وحروب وثورات التحرر الوطني والاجتاعي ، وكذا الحروب والضربات المضادة التي تشنها القوى الاستعارية المهيمنة .

والسؤ ال هو هل يمثل هذا النسيج من الأسباب والعوامل المؤدية إلى العنف أرضية انبثاق إشكال « تغيير العالم » على وجه التحديد ؟

نعود بالتحليل إلى ساحة تفاعل وصراع القوى العالمية الكبرى ـ ما دام موضوعنا يتركز على تغيير العالم ، لا على دراسة التغيرات الاجتاعية أو السياسية المحدودة .

قلنا إن الدولتين العظميين تمثلان مركزي القوة الفعالة من النواحي السياسية والإستراتيجية والاقتصادية ـ وإلى درجة أقبل الفكرية في العالم ـ وخاصة في دائرته المركزية ، أي العالم الغربي والمناطق التابعة له مباشرة ، وحددنا أن المركز الثالث ـ أي الصين ، بالاستناد إلى اليابان منذ معاهدة السلام والصداقة بينها عام ١٩٧٨ ـ إختار لنفسه دور النفوذ والتأثير ، دون التركيز على القوة الإستراتيجية والسياسية التي لا يملكها ولن يستطيع الحصول على القدر الفعال المؤثر منها وخاصة ما يتعلق بالقوة الإستراتيجية الحربية ، إلا باستنزاف كافة إمكاناته التي اختار لها أن تتركز على عملية التحديث الشامل والعاجل جدا .

وهذا التحليل يشير إلى معنى على جانب من الأهمية ، ذلك أن مفهومي « القوة » و « التأثير » مفهومان لايمكن إدماجها بشكل مفتعل في قالب واحد . فقد تكون هناك قوة جبارة ، تسيطر على مجال محدد وبالتالي على جميع الطاقات البشرية والمادية المتواجدة في هذا المجال دون أن تتمتع هذه القوة بالمقبول الفكري والوجداني معا في المنطقة التابعة . ذلك أن هذا المقبول يمثل نتاجا لعملية مركبة مرهفة تمتزج

فيها عوامل وعناصر متعددة ـ من عمق المجال الحضاري إلى مستوى الإنتاج الاستهلاكي ، من المذكاء الإستراتيجي إلى نوعية مفهوم العالم ، من أساليب التعامل الإنساني والاجتاعي إلى أنماط المشاركة السياسية النخ. وهذا النتاج يمنح دولة أو قيادة معينة نسبة مقبوليتها في دائرة تحركها أو نفوذها . وفي كلمة : فالمقبول هو ما أطلقنا عليه و الشرعية التاريخية » . وهي التي يمتزج فيها مفهوما القوة والتأثير بدرجات متفاوتة ، وإن كانت النتيجة هي أن المركز يؤثر على دائرة تحركه أو شرعيته التاريخية ، فيصطلح المحللون على اعتباره بذلك مركزا مؤثرا في توجيه الأمور .

واذا ما ألقينا نظرة فاحصة على خريطة العالم في عصرنا فإنه يتكشف لناعن ظاهرة لم تكن في التقدير في مرحلة يالتا . فلو رسمنا بشكل تقريبي دائرة النفوذ الغربي حول الولايات المتحدة ، ثم رسمنا دائرة النفوذ الاشتراكي الشرقي حول الاتحاد السوفيتي ، وأخيراً لو رسمنا تأثير الصين في قلب العالم الآسيوي ـ الإفريقي لرأينا أن هناك عدة مناطق تتلاطم فيها دائرتان من هذه الدوائر الثلاث ، وهذا هو الأمر مثلاً بالنسبة لأوروبا بشطريها ، وأمريكا الوسطى ، وغرب حوض البحر الأبيض المتوسط والقارة الإفريقية الوسطى ، وغرب حوض البحر الأبيض المتوسط والقارة الإفريقية . . . المنخ .

ولكن هناك منطقتين فقط تتقاطع فيهما الدوائس الثلاث الأمريكية ، والسوفيتية ، والصينية ، رغم تباين طبيعتها ألا وهما : شمال شرق إفريقيا وجنوب غرب آسيا أي ما يسمى « بسالشرق

الأوسط» حول العالم العربي وقلبه مصر من ناحية ، ثم المنطقة الشهالية من المحيط الهادي حول اليابان وكوريا .

ولو عدنا إلى تحليل مستوى التناقضات ، وكذا الإمكانات والطاقات الكامنة في كافة مناطق الصراع العالمي التي ذكرناها مراراً وكلها يمثل نقاطاً لتقاطع دائرتي نفوذ أو تأثير على الأقبل لرأينا بوضوح قاطع أن الشرق الأوسطومنطقة شهال المحيط الهادي هما أكثر هذه المناطق جميعا حدة في التناقضات وخصوبة في الامكانات أي أن التناقض الجدلي يبلغ ذروته في هاتين المنطقتين ، ليس فقط من حيث عناصره التكوينية ، ولكن أيضا تحت تأثير احتدام تفاعل القوى الكبرى الثلاث ، ومن بينها الدولتان العظميان .

1 - 1

ولنبدأ بالشرق الأوسط، في قلب الدائرة الحضارية الآسيوية \_ الإفريقية حول مصر .

أ ـ امتدت هذه الدائرة من المغرب حتى الفيلبين ، واتخذت شكل الإسلام ديناً ودولة ، وهي بمثابة همزة الوصل ، إذ أنها تشارك في كل من الدائرة الحضارية الهندية ـ الأوروبية من ناحية ، والدائسرة

الحضارية الصينية ـ الآسيوية ، من ناحية أخرى . وبما أن الهيمنة الغربية راحت تغزو الشرق ، فقد أصبح الرباط بين العالم الإسلامي وآسيا أكثر تلاحاً ، من الارتباط بين العالم الإسلامي وآسيا أكثر تلاحاً ، من الارتباط بين العالم الإسلامي الوالجه من الحضارة الهندية ـ الأوروبية في أوروبا ، ثم إن العالم العربي يكون جزءاً من العالم الإسلامي ، أو بوجه أدق العالم العربي يكون داثرة الثقافة العسربية في داخسل العالم الإسلامي ، إلى جانب الدوائر الثقافة العسربية في داخسل العالم والهندية ، إلا أن الدائرة الثقافية العربية ، داخسل الإطار الثقافي الحضاري الإسلامي هي أكثر هذه الدوائر انسجاماً ووحدة ، وذلك بفضل وحدتها اللغوية العربية ، ولأن لغتها العربية هل لغة الرسول بفضل وحدتها اللغوية العربية ، ولأن لغتها العربية هل لغة الرسول بحمد وسبب كثافة وحدتها الثقافية أيضا .

ونجد داخل الإطار الثقافي العربي مجتمعات على درجات متفاوتة من التاسك القومي ، نتيجة لعملية التطور التاريخي الموضوعي ، فهناك مثلاً وحدة قومية في مصر هي أقدم وحدة قومية عرفها التاريخ ، ( ٧٠٠٠ سنة ) وهناك قوميتان قديمتان مثل المغرب واليمن حافظتا على وحدتها عدة أجيال ، وهناك مجموعة عربية في الشرق مزقها الاستعار بعد الحرب العالمية الأولى إلى دول خس حيث انطلقت فكرة الوحدة العربية ، وهناك أيضا مناطق أخرى غير متجانسة من

ناحية التضامن القومي ، ومعنى ذلك أن عملية الوصدة العربية كعملية تفاعل تاريخي هي عملية توحيد كفاح الجهاهير الشعبية في العالم العربي على تباين تشكيلاته القومية الجغرافية وبفضل الثقافة المشتركة ، من أجل تحقيق التحرر والنهضة . إنها عملية مركبة لايمكن حصرها في شكل سياسي تنظيمي واحد ، وإن كانت وجهتها هي الإسهام في نهضة الشرق ، في إتجاه التحرر الإنساني والتقدم في إطار الثقافة العربية ، التي يشكل فيها الإسلام الإطار الأعم للتراث الوطني الثقافي .

وعلى هذا الأساس تبدو مكنة مصر في قلب العالم العربي بوضوح ، فالعالم العربي يكون أحد قطاعي الدائرة الحضارية للثقافية الإسلامية ، التي تتكون من العالم العربي وامتداده في إفريقيا من ناحية ، ثم الإسلام الآسيوي من تركيا إلى الفيلبين من ناحية أخرى ، وهي الدائرة الحضارية ـ الثقافية التي تربطبين الإطارين الحضاريين الكبيرين في العالم ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن العالم العربي ، ومصر في قلبه ، يكون المركز الحي ناحية أخرى فإن العالم العربي ، ومصر في قلبه ، يكون المركز الحي الأول فحذه المدائرة الحضارية ، الثقافية الإسلامية ، كما أنه يكون المنقبض التاريخي والعصري لعملية التناقض الجدلي بين التحرك المغربي وتحرك الشرق الناهض .

إن العرب كشعوب، ودول ومنذ اللحظة الأولى لبداية تحركهم في القرن التاسع عشر، حددوا لأنفسهم شعاراً واحداً لم يتبدل هو شعار النهضة. كانت النهضة هي دعوة محمد علي وإبراهيم باشا، ورفاعة الطهطاوي وعلى مبارك في مصر، وكانت دعوة الأمير عبد القادر في الجزائر، وكذا الحركة الإصلاحية في تركيا المواكبة لمسيرة العرب آنذاك، وكانت دعوة عبد الكريم الخطابي في المغرب، وكانت عنواناً وشعاراً للنهضة الأدبية والثقافية في مصر ولبنان وسوريا وفلسطين، وكانت برنامجاً وخطاً عاماً لكافة الأحزاب والتنظيات السياسية الوطنية، من يمينها إلى يسارها، من دعاة الأصولية الإسلامية إلى رجال الثورة الاشتراكية الشعبية.

وعلى وجه التدقيق ، وبكل صراحة ، ليس العالم العربي ومعه مصر مجموعة من الجزر النائية حظيت فجأة بمقعد في الأمم المتحدة ، وليست مصر دولة محدثة ولدتها ظروف دبلوماسية طارئة ، وليست الثقافة العربية تجمعاً هزلياً من المؤشرات السياحية ومظاهر التخلف ولهجات الضياع ، وليس الإسلام ، ولا المسيحية الشرقية ، عقائد وقتية وسطحية ، مصطنعة في بيئاتنا العربية ، وليست الدول العربية حول الدولة المصرية تجمعات من العسكر والماليك المتخاصمين والمرتزقة الأجانب ، والمكاتب المختلفة .

ليس العرب ، شعوباً ودولاً ، مجموعة ( احتياطي البترول ) ، ولاهم مجال لتوظيف رؤ وس الأموال السياحية ، ولاهم مجموعة من المجتمعات الجرداء المتعطشة إلى غزو الغرب على اختلاف أعلامه

بغية تحضيرهم وتحويلهم إلى جماعات بشرية عصرية محترمة .

إن تحرك مصر، وتحرك العرب، لا يمكن أن يكون إلا هادفاً إلى الجمع بين الثورة الوطنية التحريرية والثورة الاجتماعية الجملاية في سبيل تحقيق النهضة الحضارية للعالم العربي، وهذا هو بالضبط شأن الحضارات القديمة التي تبعث إلى المعاصرة من خلال الثورات العظمى في جيلنا، وعلى رأسها حضارة الصين تواكبها اليابان وجنوب شرق آسيا والهند على اختلاف مسالكها، ويواكبها أيضا إتساع مجال الثورة الاشتراكية الأوروبية إلى آسيا السوفيتية في تلاق مع الدول الاشتراكية في هذه القارة.

ب - ويشهد التاريخ أن الغرب المهيمن لم يخطىء الحساب، إذ ركز الضرب منذ القرن التاسع حتى اليوم على منطقتنا ، على محور مصر - سوريا بالذات مستهدفاً أولاً وقبل كل شيء منع تكوين دولة عصرية مؤثرة تصلح مركزاً لهذه المنطقة وتلك الدائرة الثقافية - الحضارية - كلها ألا وهي مصر التي كانت ولا تزال تملك القدر الكافي من جميع معاني الريادة والاستمرار فيها .

وابتداء من الحروب الصليبية وما تلاها من ضرب دولة محمد على المستقلة الشاخة ، ثم التوغل الاستعماري فالاحتلال العسكري ، واخيراً وليس آخراً محاولات إضعاف الحكم الوطني بكافة الوسائل . ذلك تاريخ حافل يشهد على ضراوة واستمرار الحملات ولكنه لم يكن كافياً ، ومن هنا جاء الإتفاق على تقسيم فلسطين عام ١٩٤٧ ،

وإنشاء الدولة الصهيونية على أرض فلسطين وهي التي تسببت في حروب أعوام ١٩٧٨، ١٩٥٦، ١٩٧٧، وكذا حرب الاستنزاف عامي ١٩٦٩ - ١٩٧٠، وقبلها حرب اليمن الواقية أعوام ١٩٦٧ - ١٩٦٧ ، ثم أعقب ذلك كله حرب لبنان المتصلة

ولقد ضَاعف من شراسة هذا الهجوم ما استشعرته دول الغرب الاستعمارية من تهديد بعيد المدى بعد أن حدد جمال عبد الناصر مكانة مصر ودوائر تحركها الثلاث بأنها عربية وإفريقية وإسلامية ، ثم بدأ يحقق رسالته الحضارية هذه بالمشاركة الفعالة في أول مؤتمر للتضامن الأسيوي الإفريقي في باندونج في إبريل عام ١٩٥٥ .

ولنمعن النظر في حقيقة « الاستعمار الصهيوني » ، ومن الجلي لدينا ان الواقع والتاريخ معا لايؤكدان أن أساس الأزمة في الشرق الأوسط هو قضية فلسطين وحسب ، انما يؤكد الواقع والتاريخ أن المنطقة المعروفة الآن في الغرب باسم « الشرق الأوسط» ـ شرق الأمة العربية وكذا جنوب شرق آسيا ـ كانت منذ أكثر من خسين قرناً منطقة الصراع المصيري الرئيسي بين دول الشرق وحضاراته من ناحية وبين الغزاة الآتين من الشمال من ناحية أخرى .

ولقد كان هذا مغزى حكم رمسيس وتحتمس ، كما كان مغنزى غزوات الإسكندر المقدوني فضلاً عن مغزى الفتوحات الإسلامية ، ومن بعدها حروب الاستعمار العنصري الصليبي الوافد من أوروبا ، وكان هو مغزى التاريخ العربي والشرقي كله على وجه

الدقة منذ القرن الخامس عشر حتى اليوم ، وفي كلمة ، كانت وجهة الغرب الحضارية وحروبه وغزواته وأهدافه السياسية والدينية والإيديولوجية والفكرية والاقتصادية كلها تهدف إلى شيىء واحد ، ألا وهو تحطيم كافة المحاولات الهادفة إلى إنشاء دولة عربية في قلب الحضارة الشرقية الإسلامية ، كي تستطيع أوروبا أن تسود وتهيمن بالسلاح والفكر .

وكذلك ، يؤكد الواقع والتاريخ أنه ابتداء من احتدام أزمة النظام العالمي ، وفي مواجهة اشتداد الموجة الثورية داخل الحركة الوطنية التحررية العربية بين حرب أعوام ٣٩ - ١٩٤٥ ، كان لابد من إقامة السد تلوالسد : اتفاقية صدقي بيفن حول إقامة الحلف العسكري في الشرق الأوسط ، ثم إقامة حلف بغداد بعده ، ثم الثورة على حكم الشاه بقيادة مصدق في إيران . وفي خاتمة المطاف ، وبناء على بدايات نشأت منذ نهاية القرن التاسع عشر ، تقسيم فلسطين في عام ١٩٤٧ وإنشاء الدولة الصهيونية لتكون رسولاً للغرب ، وقلعة للاستعار ، وسوطاً يلهب ظهر حركة التحرر والوحدة في الوطن العربي .

لقد تحالفت دول أوروبا كلها ، دون استثناء لكسر شوكة محمد على الذي جعل مصر أولى دول الشرق كله ، اقتصادياً وحربياً وثقافياً ، وما إن انكسرت دولة محمد على حتى انطلقت الدول الأوروبية تحتل جميع الأقطار العربية بالنار والسلاح والتدمسير والإرساليات والمرتزقة والبنوك ، إلى أن أصبحت الأمة العربية كلها محتلة حوالي عام ١٨٨٧ ، ثم تكررت موجات الغسزو والسطو

الاستعارية ، وتركزت بشكل أساسي حول مصر ، دولة وشعباً ، بوصفها قلب التحرك العربي من معاهدة لندن عام ١٨٤٠ الى حرب يونيو عام ١٩٦٧ ، أي من محاولة كسر محمد علي إلى محاولة كسر جمال عبد الناصر .

إن جوهر أزمة الشرق العربي هو إصرار الغرب كله من الصليبية إلى الإمبريالية والصهيونية من عملكة القدس إلى دولة العنصرية الصهيونية على تقويض أركان القوة الشرقية بقيادة العرب ، في منطقة البحر الأبيض المتوسط وشهال إفريقيا وغرب آسيا . وهذه السياسة معناها بشكل واضح ودقيق أن رسالة الغرب الحضارية تكمن في منع قيام دولة شرقية عصرية في هذه المنطقة : دولة الأمة العربية المتحدة .

من هنا يتعين فهم الصهيونية على أنها ليست ظاهرة استعمارية ومتفردة والصهيونية ليست إلا الرجمه المعاصر ، الأكثر عنصرية والأكثر عدوانية للاستعمار الغربي ضدالعرب عبر التاريخ وهي أيضا الحلقة الاستعمارية الأكثر صراحة والتي تكشف بشكل استفزازي لا يمكن تغطيته عن حقيقة القوى المعادية للأمة العربية .

إن الاستعمار الصهيوني استعمار قائم بذاته ، وليس أداة لاستعمار غربى محدد هو الاستعمار الأمريكي ، وهو اليوم أخطر أنواع الاستعمار الغربي قاطبة ليس فقط ضد العرب ، وإنما ضد عقلانية العلاقات الدولية وضد التعايش السلمي وضد إعادة تشكيل موازين

القوى والنظام الاقتصادى العالمي الجديد ما لم يكن له دور الهيمنة في قلب العالم كله ، ومن أجل هذا يعمل الاستعمار الصهيوني حليفا رئيسا ـ لا كأداة أو وكيل ـ للجبهة الاستعمارية كلها بقيادة أمريكا ، بل ويفرض عليها فرضا خطوات الإستراتيجية ومعدلات التحرك وحدوده ، بشكل متزايد باطراد .\*

هذه خطورة وإمكانات المنطقة الأولى من منطقتى تقاطم دواثمر النفوذ والتأثير الثلاث .

#### Y- Y

لقد سعت الصين بعد قرار « التحديثات الاربعة » حثيثا من أجل إبرام معاهدة الصلح والصداقة مع اليابان ، تلك المعاهدة التي وقعت في أغسطس عام ١٩٧٨ والتي كان ماوتسى تونج وشوإين لاى يعتبرانها أحد ساقين ترتكز عليهما الأولوية الأولى للسياسة الخارجية الصينية ، بينا الساق الأخرى هي التخالف مع العالم الثالث .

المعاهدة الصينية اليابانية تستمد أهميتها من أن الصينيين يعتبرونها ضرورية لبناء الصين وجعلها فعالة في هذا العالم الثالث .

ولكن الأمر فيا يتعلق بالمعاهدة الصينية اليابانية يختلف عن الوضع في الشرق العربي لأسباب جيو - سياسية . إن منطقة شيال شرق آسيا بعيدة نسبيا ، وهي تضم مناطق شاسعة تتسم بالوحدة القومية المكثفة في كل من الصين واليابان ، وهي تجمع بين دولتين ومجتمعين

<sup>•</sup> ريح الشرق ٧٨ ـ ٨٧

وشعبين بينهم انصهار تاريخي حضاري ، إذ أن اليابان فرع متطور ، مختلف بطبيعة الحال ، عن الإطار الصيني الكبير ، فإذا نظرنا إلى اليابان منذ سنوات قلائل لرأينا أنها استطاعت أن تحقق ما يسمى بالمعجزة أو تكاد ، فهذه بلاد لا تملك طنا واحدا من الطاقة ولا المواد الخام ، لا بترول ، لا فحم ، لا حديد ، أو ما شابه ذلك ومع ذلك فقد أقامت مؤسسة صناعية وتكنولوجية أصبحت اليوم ثالث قوة في العالم أجمع ، بالمعدل الإحصائى ، وإن كانت في الواقع ثانى قوة إذا نظرنا إليها من حيث معدل النمو وفاعلية التطبيق حيث تأتى مباشرة بعد الولايات المتحدة . ولكن هذا النجاح له حدان . فاليابان ، بهذه القوةالخارقة تغزو أسواق العالم الصناعي المتقدم ، وقد فجرت أزمة الطاقة عوامل أدت إلى إنكهاش الاقتصاد الصناعي الرأسهالي المتقدم ، مما اضطر الحكومات في هذه البلاد إلى فرض حماية متزايدة على منتاجاتها الوطنية ، أو منتجاتها ما يسمى بالسوق المشتركة ، ومن هنا بدأت ترتفع الحواجز الجمـركية لصـد السيل الجــارف من 🕝 الصادرات اليابانية ، في الولايات المتحدة قبل أوروبا الغربية .

كيف تحيا اليابان إذن ؟ كيف تحيا إذا سدت أمامها أسواق العالم التي تستطيع إمتصاص منتجاتها الصناعية والتكنولوجيا ؟ من هنا كان الخيار ، الخيار الصعب ولا شك أمام المؤسسة الصناعية والتكنولوجية اليابانية ، فإذا أرادت أن تؤمن مصيرها على المدى الطويل الذي قد يمتد عشرات من السنين فلا بد لها ليس فقط أن

تعتمد على البترول الإيراني العربي ، وهذا قائم ، وإنما أن تصبح هى القوة الدافعة الفعالة الأولى لتنمية المجتمع والاقتصاد وتحـديث الزراعة والصناعة والمؤسسة الدفاعية والعلوم والتكنولوجيا في الصين الشقيقة المجاورة التي تمنحها أكبر سوق في العالم تعداده اليوم يزيد على ٩٥٠ مليون نسمة ، وسنوف يصل إلى المليار قبل نهاية هذا القرن . هذه هي مقتضيات التاريخ ، وذلك هو منطق الواقع ، لا يعترف من قريب أو بعيد بالطرح الإيديولوجي للقضايا السياسية وإنما يفرض فرضا أولية الطرح السياسي على كل اختيار .

ولكن المعاهدة بين الصين واليابان تعنى ما هو أكثر كثيرا من فتح سوق وإن كان أكبر سوق في العالم ، إنها تعنى أن أكبر دولـة في الشرق ــ الصين تحت لواء الاشتراكية ، وهي أيضًا أكبر ثورة في تاريخ الإنسانية تجد اليوم معانى تسلحها بأدوات القوة والفاعلية التي لم تكن دوما من حظ الشرق ، أي أن المعاهدة الصينية اليابانية سوف تخلق في القريب العاجل مركز قوة ، لكنه هذه المرة من نوع جديد ، لا يقع في إطار الحضارة العربية وإنما في الشرق الحضاري لأول مرة منذ القرن الرابع عشر ، وفي منطقة تجمع بين القوة المادية والنفوذ المعنوى ، منطقة تمثل أكبر ثقافة من حيث الامكانات المادية وتعداد السكان ، والتاريخ النضالي الثوري ، والكثافة الوحدوية القـومية والقدرة على التطوير والتحديث الاقتصادي والصناعي والتكنولوجي الخاطف السرعة.

وباختصار شديد فإن الخط الفاصل الذي كان يمثل ميزان القوى

التقليدى ، ميزان القوى بين مختلف قوى الحضارة الغربية انتقل إلى شرق آسيا ، حيث توجد إلى جانب الصين واليابان كوريا وفيتنام ولاوس وكمبوديا وإندونيسيا ، فهناك ناحية تلك المعاهدة التاريخية بين الصين واليابان وهدفها إبعاد الهيمنة أيا كانت ، وهذا هو الاساس وهناك ، من ناحية أخرى ، اعتراف أكبر دولة في الغرب الولايات المتحدة ـ بالصين على إثر وفي أعقاب هذه المعاهدة .

ومركز القوة الجديد في شرق آسيا هو نوع جديد لأنه لا يتميز عن المركزين الآخرين بأنه شرقى فحسب ، بل بأنه يمت إلى حضارة لها مفهومها المتايز للحضارة . فتشكل الحضارة الاجتاعية ، والعلاقات الإنسانية ، ونظام الحكم ، والعلاقة الفلسفية والفكرية والدينية بالبعد الزمنى والصيرورة التاريخية ، وعلاقة الإنسان بالكون تختلف إختلافا جذريا تكوينيا ، بفضل التاريخ الموضوعى المتايز عن التراث الغربى التحليلي ، الكمى ، العلمانى ، المادى .

معنى ذلك ، أن مركز القوة العالمى الجديد سوف يقدم للعالم على نحو تدريجى غطا أو مشروعا حضاريا مغايرا للنمط الغربي ، بنوعيه الرأسهالى الغربي من ناحية ، والاشتراكى الأوروبي الشرقى من ناحية أخرى ، وجوهر النظامين إنتاجي \_ إستهلاكى \_ وإن كانا يختلفان من حيث الطبقات والمجموعات الاجتاعية والبشرية التي تتمتع بعائد هذه الإنتاجية \*

<sup>\*</sup> ربح الشرق . ص ٢٥٦ ، ٢٥٩

وقد يبدو أن كوريا بعيدة إلى حد ما عن هذا المجال ، ولكن واقع التاريخ يدل على أنها كانت على الدوام ولا تزال نقطة الاتصال بين الصين واليابان ، بين منطقة شهال المحيط الهادى وشهال شرق آسيا من ناحية وآسيا الوسطى من ناحية أخرى . وانطلقت منها موجات الفتح إلى اليابان والصين في العصور الوسطى . كها وجه الاستعار الأمريكي إلى كوريا نيران الحرب اعوام • ١٩٥٠ - ١٩٥٣ بهدف كسر شوكة تقدم الشورة الصينية ، وكانت آنذاك على وثام مع الاتحاد السوفيتي ووضع اليابان في مقام حليف كوريا الجنوبية ، وبذلك تصبح في موقف العداء للصين ، المرتبطة مصيريا بكوريا الشهالية .

ولعل من أهمم تطورات عام ١٩٨٤ في هذه المنطقة كان ذلك التخاطب والتقارب بين الدولتين الكوريتين بمؤ ازرة بل ووساطة اليابان التي رأت في هذا التقارب ، ما يمكنها من المضى في سياسة التأثير الصامت ، الاقتصادى أساسا دون رفع مستوى التسلح إلى درجة الخطر ، جنبا إلى جنب مع تحديث القارة الصينية .

### ٣<u>-</u> ٢

هذه إذن أرض التأجج ، منطقتا التناقض والحيوية القصوى ، لكل منها طموح يتعدى مستوى استقلالية القرار والسيادة على مجال السوق أو النفوذ ، إذ يبلغ مستوى الطموح إلى استقلالية المشروع المستقبلي بأسره ، أي خصوصية استمرار المجتمع أو المجتمعات القومية المعنية كأساس لنوعية بديلة من علاقة الإنسان بالزمان

والكون ، من ترتيب سلم القيم والأولويات ، من نوعية وإيقاع العلاقات مع سائر دوائر العالم ، أى في كلمة السعى إلى تخطيط مشروع حضارى بمعنى الكلمة . وهنا تتفجر بجموعة التناقضات : ذلك أن النظام العالمي القائم لا يمكن أن يفسح المجال لما يبدو له موضوعيا أن بمثابة تهديد لمكانة القوى العظمى المسيطرة ، وخاصة قوى الاستعار .

إن المطالبة بتغيير العالم ، والحاجة إلى تغيير العالم ، وصياغة مفهوم تغيير العالم ، إنما تمشل كلها الخاصية المميزة وكذا ضرورة حيوية لكل من هاتين الدائرتين ، وكلتاها تمسك بمفاتيح التأثير المركزى في قلب الدائرتين التكوينيتين للشرق الحضارى ، أي الدائرة الأسيوية حول الصين مستندة إلى اليابان وكوريا من ناحية ، والدائرة الإسلامية الأسيوية - الإفريقية حول العالم العربي وفي قلبه مصر ، وناحية أخرى .

سوف تتعدد المشاريع وسوف نعرض لها فيا بعد ، ولكن الأمر هنا هو تأكيد ريادة هاتين الدائرتين في عملية السعى لتصور عملية تغيير العالم وتحقيقها .





البابّ النشاني قنوات الثغيت پر



## الفصل أكخامس

## السّوق العالميّة: الطريق المسدود

يبدأ المسح العام لتغير مختلف أوجه النشاط الاجتاعي ، والحياة العامة بعد عام ١٩٤٥ بقطاع الاقتصاد ، إذ أنه يتناول توفير القاعدة الأساسية لحياة البشرية على اختلاف أنظمتها الاجتاعية .

١ ـ كان النظام الاقتصادي التقليدي حتى نهاية الحرب ، والذي سجلته اتفاقية بريتون وودز ( يوليو ١٩٤٤ ) يقــوم على أســاس أن هناك ، أنظمة اقتصادية متنوعة ترتكز على فكرة السوق المحلية ، بحيث تستطيع الحكومات المختلفة أن تتحكم بشكل فعال في المسار الاقتصادي بعيد المدى . وكان لا بد من إقامة غط منسق للعلاقات الاقتصادية الدولية يربطبين هذه الوحدات المختلفة ، أي بين مختلف الدول الوطنية بحيث يمكن إقامة هذه العلاقات على أساس مفهوم غير قابل للانقلابات المفاجئة . ومـن هنــا كان التــركيز على ضبـط معدلات أسعار صرف العملات المختلفة ، وكذا الاحتفاظ بنسبة قليلة من الميزانية بحيث تستغل أغلبية الأموال العامة في تحريك مختلف قطاعات الاقتصاد الوطني مستندة إلى قروض محدودة من صندوق النقد الدولى . صورة متسقة استمرت نصف قرن ، حيث كانت الدول الصناعية المتقدمة تلعب المدور الأول من حيث زيادة الإنتاج لمواجهة المطالب المتزايدة لأسواقها الداخلية في المقام الأول ، بينا ظلت المناطق غير الغربية التابعة تلعب دور المورد الأساس للمواد

الحام، وتقوم بدور السوق الثانوية بتصريف منتجات الـــدول الصناعية المتقدمة .

٢ ـ وقد أحدثت الحرب العالمية ، وما ترتب عليها من تدمير قطاعات واسعة من الهيكل الاقتصادي الإنتاجي في القارة الأوروبية وفي اليابان رد فعل بالغ الأهمية ، أدى إلى تغيير الصورة إلى درجة بعيدة .

فالهيكل الإنتاجي للدول الصناعية المتقدمة يحتاج إلى إعادة بناء وتحديث . واندلاع حركات التحرير في العديد من دول آسيا وإفريقية يشجع على إقامة اقتصاد وطني عصرى بها فيقلل بالتالي من تصديرها للمواد الخام ، كما كان الأمر في المرحلة السابقة . ثم إن احتياجات الحرب أدت إلى التعجيل بالبحث العلمي ، وخاصة البحث العلمي التطبيقي ، الذي أدى مثلا إلى تصنيع القنبلة الذرية بعد بضع سنوات من اكتشاف إمكان تفتيت الذرة إلى عناصرها التكوينية .

وعلى هذا الأساس تطورت الصناعات التحويلية المنتجة لعدد هائل من البدائل الاصطناعية للمنتجات الطبيعية ، وكان هذا عصر النمو المائل للصناعات الكيميائية ، وقد تلاه عصر الإلكترونيات وتطبيقاتها المتتالية بسرعة في مختلف قطاعات الإنتاج والاتصال والإعلام إلى حد بدل من شكل الحياة اليومية ، ليس فقط بالنسبة للجاهير الواسعة لسكان المجتمعات الصناعية ، ولكن أيضا بالنسبة للجاهير الواسعة

في المناطق التابعة ، الصناعية منها والزراعية بل أيضا البدائية ، وقد اصطلح المحللون على إطلاق تسميات مختلفة على هذه الظاهرة : ويطلق عليها تارة اسم المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، وتطلق عليها تارة أخرى التسمية التي أصبحت أكثر شيوعا وهي « الثورة العلمية والتكنولوجية » ، بل ذهب البعض إلى استعمال عبارة « المجتمع ما بعد الصناعي » .

تركز الاختلاف بين العصرين في ظاهرة ( الانفتاح » أي انفتاح أسواق الوحدات الاقتصادية الوطنية التي عاشت دورها وراء أسوار من الحماية الجمركية للموجات المتدفقة من الخارج ، سواء أكانـت على شكل هذه المنتجات الاصطناعية ، أم على شكل رؤ وس أموال مراكز إشعاع محلية للتقدم العلمي والتكنولوجي والتصنيعي القادم من مراكز الهيمنة الجديدة . وفي هذا الجو الجديد ، استطاعت الولايات المتحدة أن تستغل إمكاناتها الهائلة التي لم تلحق بها أضرار الحرب واستفادت من تجربتها الفريدة في إدارة الأعمال بواسطة دائرة واسعة من المراكز الإدارية التنفيذية ( غـــير المركزية الإدارية )، وذلك في المجال الهائل المكون من الولايات المتحدة وكنـدا ، بالإضافـة إلى تقدمها في تكنولوجيا الإعملام والاتصمالات الجماهميرية بحيث استطاعت أن تنفذ إلى قلب مجتمعات أوروبا أثناء عملية إعادة بنائها على أساس مشروع مارشال ، ومن خلال أوروبا إلى المناطق التابعة ـ في آسيا وإفريقيا في المقسام الأول بينا راحت تؤكد سيطرتها على

إقتصاديات أمريكا اللاتينية تطبيقا لمبدأ مونرو .

كان هذا هو السبب في نشأة الشركات متعددة الجنسيات منذ عام ١٩٤٥ ، وانتشارها بشكل هائل في المنطقتين المركزية والتابعة خلال سنوات قلائل

أما اليابان ، وهي القوة الا قتصادية الثانية في القطاع الـرأسمالي فقد اختارت لنفسها إستراتيجية تهمدف إلى تركيز الاستثهارات في القطاع الذي يعتمد على الابتكار التكنولوجي ، وذلك بناء على تخطيط حكومي محكم تتزعمه وزارة الصناعة والتجارة الخارجية بالتعاون مع الاتحاد العام للصناعات . كان الهدف ، ولا يزال ، هو : مضاعفة الإنتاج إلى أبعد درجة ( صناعة السيارة الواحدة في اليابان تستغرق • ٥ ٪ فقط من الوقت اللازم لصناعة مثلها في فرنسا حسب أرقام عام ١٩٨٤)، ثم فتح إمكانات واسعة للتجارة الدولية وذلك بتخفيض ثمن المنتجات المصدرة إلى الخارج ، أي في كلمة التقليل من عملية الاحتفاظ داخل اليابان بثهار الإنتاج التكنولوجي المبتكر . وتسويق على أوسع نطاق في الخارج . وهكذا استطاعت اليابان في بضم سنوات بعد الحرب أن تحقق تراكيا هائلا من الأرباح غير الموزعة ، وهو التراكم الذي استعملته لإقامة شبكة قوية واسعة من الشركات والمؤسسات في مختلف أنحاء العالسم ، وكذا تحقيق المشروعــات الكبرى ( مثل تعميق وتوسيع قناة السويس ) بعد حرب أكتوبر في مدة قصيرة جداً وبسعر فائدة قياسي في انخفاضه بالمقارنة مع سائـر

الدول الرأسهالية ، وبماثل لأسعار الفائدة على القروض السوفيتية المقدمة لقلة من الدول الصديقة ( مثل مشروع اله لد العالي في مصر ومشاريع بماثلة في الهند ) وذلك قبل أن يعدل الاتحاد السوفيتي عن هذه السياسات في مطلع السبعينات .

## ٣ ـ وماذا عن دول القارات الثلاث ؟

ربما تتعجب اليوم عندما تؤكد الأرقام أن نمو الصناعة التصويلية مشلاً في هذه المناطق بلمغ معمدل ١٠ ٪ من عام ١٩٦٠ إلى عام ١٩٧٣ ، ثم انخفض قليلاً إلى ٣٠ ٪ ٪ بين عامي ١٩٧٣ و ١٩٧٧ ، ثم انخفض قليلاً إلى ٣٠ ٪ ٪ بين عامي ١٩٧٣ و ١٩٧٧ ، ثم انحدر بشكل ملحوظ في السنوات الأخيرة ، كها تؤكده أرقام انحدار التجارة الدولية من ٥ , ٨ ٪ سنويا قبل عام ١٩٧٣ إلى ما يعادل « الصفر » عام ١٩٨٠ أم ١٩٨١ ثم ٥ , ١ ٪ فقط عام ١٩٨٧ : أي أن الحركة كانت في الأساس حركة استيراد المنتجات الجاهزة من الدول الصناعية المتقدمة في مقابل القليل جداً من الصادرات من السلع المنتجة في القارات الشلاث إلى المنطقة المركزية . وقد أكدت الإحصائيات أيضا أن معدل النمو في الدول النامية تراوح بين ١ , ٢ ٪ سنوياً بين عامي ١٩٨١ و ١٩٨٤ ، وهو أبطا معدل نمو منذ نهاية الحرب العالمية .

وقد أدت هذه الحالة إلى تضاعف ديون دول القارات الثلاث من ١٠٠ مليون دولار عام ١٩٧٩ إلى ٢٠٠ مليار دولار عام ١٩٨٣ ثم إلى ٨١٠ مليارات دولار عام ١٩٨٤ ، بينا بلغت الفوائد وحدها أكثر من ربع الإيراد العام في هذه الدول المدينة ، وخاصة تلك التي لا تملك

موارد بتر ولية واسعة ، وزاد من حدة هذه الأزمة الانخفاض المطرد في أسعار صادرات الدول النامية من المواد الخام والمنتجات الزراعية في الوقت الذي كانت فيه أسعار السلع المصنعة التي تستوردها هذه الدول في ازدياد مطرد بسبب التضخم في الدول الصناعية واطراد ارتفاع أسعار البترول بعد عام ١٩٧٣ ، وإن كانت أسعار البترول قد بدأت تميل نحو الانخفاض منذ بداية الثمانينات ، في حين تركزت كميات هائلة من البترو دولارات في مصارف الولايات المتحدة وأوروبا الغربية .

\_ £

كان هذا التفاعل الجدلي غير المتكافىء بين الدول الصناعية المتقدمة ، وخاصة الولايات المتحدة ، ثم اليابان وألمانيا الغربية من ناحية ، وبين مجموعة الدول النامية في القارات الثلاث من الناحية الأخرى ، هو العامل التكويني الرئيس في تحقيق السوق العالمية حول القطب الرأسهالي الاحتكاري . ذلك أن القطاع الاشتراكي في أوروبا وكذا في آسيا ثم في إفريقيا وأمريكا اللاتينية خرج من الحرب العالمية في حالة بالغة من الضعف الاقتصادي خاصة في الاتحاد السوفيتي ، بينا كان الاقتصاد الصيني متخلفا إلى درجة كبيرة بفعل تراكم آماد الانحدار ثم أخطاء الثورة الثقافية حتى نهاية السبعينات ، وقد أدت سياسة التعايش السلمي ثم الوفاق التي سنعرض لها في الفصول التالية إلى توسيع رقعة التعامل بين دائرة العالم الرأسما لي ودائرة العالم الإشتراكي حول الاتحاد السوفيتي ، وهو ما بدأ يتحقق

أيضا بين الصـين من ناحية واليابـان والـولايات المتحــدة من ناحية أخرى منذ أن أخذت الصين ببرنامج « التحديثات الأربعة ». أي أن فكرة تواجد أسواق عالمية ثلاثة أو وجود سوقين لم تتحقق واقعيا بشكل متكامل ، وإن كان سوق المجموعة السوفيتية والسوق الصينية تمثلان دائرتين متميزتين إلى درجة متقدمة داخىل السوق العالمية الواحدة . كما حاولت عدة دول صناعية في أوروبا الغربية تدعيم اقتصادها عن طريق تكوين « السوق المشتركة » التي حققت انفتاح الأسواق الداخلية لدولتها أمام منتجاتها كمجموعة عن طريق تخفيض الجهارك وتسهيل تداول رؤ وس الأموال والقيام بمشروعات مشتركة كبيرة ، وإن ظلت السوق الأوروبية المشتركة تابعة عضويا للسوق العالمية الرأسمالية الاحتكارية حول المركز الأمريكي ، بل وبلغ الأمر أن سيطرت الصادرات الإلكترونية اليابانية بشكل شبه تام على السوق في الدول الأوروبية إلى جانب تزايد أرقام مبيعات السيارات اليابانية بشكل ملحوظ في قلب « السوق الأوروبية » .

\_ 0

وهنا لإبدأن تدخل في حسابنا عامل العلم والتكنولوجيا من حيث أنه يلعب دوراً مركزيا في جانبي الهيمنة والتبعية .

إن جميع الدراسات والمعطيات تؤكد اطراد تمركز الاختراعات العلمية وتطبيقاتها التكنولوجية المبتكرة في دائرة الدول الصناعية المتقدمة، أي في الغرب حول الولايات المتحدة واليابان . وهناك أيضا قطاع هام من التقدم العلمي والتكنولوجي في الهند والبرازيل ،

وكذلك في بعض مناطق العالم العربي في مرحلة قوة المشروعات الوطنية الحضارية ، بينا قطعت الصين شوطا هائلاً للحاق بالدول المتقدمة اعتاداً على دمج تراثها العلمي والتكنولوجي الذي كان له قصب السبق حتى القرن السادس عشر بأحدث وسائل الابتكار والإبداع الذاتي في عصرنا .

وقد نشأ عن هذا الموقف ( فكرية نقل التكنولوجيا ) المواكبة لتدفق الصادرات القادمة من الدول الصناعية المتقدمة إلى المجتمعات النامية . ثم ظهرت إيديولوجية جديدة تحاول أن تتظاهر بأنها أقرب إلى رجل الشارع في السدول النامية ، ألا وهي إيديولوجية ( التكنولوجية المناسبة ) أي التكنولوجيا النابعة من الحرف التقليدية ، والتي لا تستهدف إقامة اقتصاد وطني عصري حول المؤسسات الإنتاجية التصنيعية القائمة على العلم والتكنولوجيا المتقدمين واللذين يمكن أن يصدا التوغل الاقتصادي الخارجي من جانب الدول المهيمنة في قلب وأعهاق المجتمعات النامية .

ما السبيل إذن للتقدم في مجال العلوم والتكنولوجيا بشكل يدعمم تقدم الدول النامية ويصون استقلالها ؟

كان هذا التساؤ ل المحوري في قلب إشكال التنمية ، وقد طرحه قطاع التكنوقراط ورجال التصنيع على وجه الخصوص ، كما اهتم به قادة حركات التحرير ثم مجموعة عدم الانحياز ، وهنا نشأت فكرتان محوريتان : الفكرة الأولى الأكثر شيوعا من الناحية السياسية هي

فكرة الترابط بين « دول الجنوب » أي الدول النامية في القارات الثلاث من حيث تبادل المعلومات العلمية والتكنولوجية وتحقيق المشاريع المشتركة في البحث العلمي والابتكار التكنولوجي ما دام « الشال » الصناعي المتقدم لا يمكن الاعتاد عليه في أحسسن الأحوال ، في العون على بعث القدرة الوطنية الذاتية للدول النامية في عالى العلوم وتطبيقاتها التكنولوجية .

أما الفكرة الثانية التي بدأت تتصاعد منذ عام ١٩٧٦ ـ ١٩٧٨ انطلاقا من جامعة الأمم المتحدة على وجه التخصيص ـ وتبعتها فيها اليونسكو ـ فهي فكرة « الإبداع الذاتي » ، « الإبداع » في مقابل « النقل » . و « الإبداع » هنا يهدف إلى الاعتاد على الذات ، على عصلة ما حققته الشعوب حول دولها وفي إطاراتها الثقافية والحضارية المختلفة ، بغية اختصار الطريق ، وإشراك الجهاهير الواسعة في عملية التقدم المتعجل ، وهو ما حدث في فنون الحرب والهندسة وتطبيقاتها في ثورات القارات الثلاث الكبرى وخاصة في الصين وكوريا وفيتنام وكذلك في مصر من السد العالي إلى حرب أكتوبر .

وبيت القصيد في هذا المجال إنما هو الأرادة السياسية أولاً وقبل كل شيء ، والأرادة السياسية تعني إصرار قيادة الحركة التحريرية والدولة الوطنية المستقلة الناتجة عنها على تحقيق استقلالية الوطن ، فضلاً عن المنطقة الجيود ثقافية geo — cultural area بالاعتاد على الذات ، وتعبئة طاقات المخ والعطاء للابتكار والاختراع : بإيلائها

أكبر قدر من الاهتام والتشجيع والدعم على أرض الوطن ، معبرة بذلك عن اعتزاز المجتمع الوطني كله بطلائعه العلمية والفكرية ذات الصلة الوثيقة بجهاهير الشعب العامل في الريف والمدن . إن هذه الإرادة السياسية المتحققة فعليا وميدانيا هي القاعدة التي سوف تمكن جهاز التنفيذ ، أي النظام الاداري أن يعمل بشكل فعال ومستقر بحيث تتصل عملية التقدم في الاتجاه الذي حددته القيادة السياسية الوطنية المستقلة المتجهة إلى المستقبل .

\_ 7

إذا كان الاقتصاد العالمي على هذا النحو الذي يكاد ينعقد حوله إجماع الخبراء المتخصصين فكيف يمكن إذن أن نجمل الرؤية ؟

ا) فريق أول يرى أن السوق العالمية هي بمثابة ظاهرة جديدة يطلقون عليها اسم « الاقتصاد العالم » أو « الاقتصاد العالم » بالمصطلح الجارى : فالعالم دائرة واحدة مها تنوعت الأنظمة الاقتصادية \_ الاجتاعية ، وتعددت الوحدات المعنية ، سواء أكانت دولا أم مناطق جيو ـ ثقافية ، أو جيو ـ سياسية ، وهده الدائرة الواحدة تعد واحدة من حيث تمركزها حول مركزقيادي واحد يملك أكبر قدر من الطاقات والعناصر الرئيسة للسيادة الاقتصادية من طاقة ، وإنتاج زراعي ، وإنتاج صناعي ، وترسانة ابتكار ، علمي وتكنولوجي ، ومدخرات مالية ، وتحمكم في طرق الاتصال والاتصالات . ومن ثم ، فإن الموقف بالنسبة للعالم يتحدد على

أساس ما يطرأ على هذا المركز وما يصدر عنه من سياسات وقرارات اتجاهية - وهي إنما تستهدف في مجملها ، بطبيعة الأمر ، تمكينه من الاستمرار في مكانته المهيمنة .

كما يترتب على هذه الرؤية أن تغيير الاقتصاد العالمي لا يمكن أن يتم بحال من الأحوال إلا إذا تم التغيير أولا في قلب الاقتصاد المهيمن أي الولايات المتحدة الأمريكية .

والغريب في الأمر أن هذه الرؤية الشمولية هي رؤية كبار مفكري الاستعار المهيمنين في قطاعه الرجعي الجامد في الولايات المتحدة الملتفين حول دعاة مدرسة السياسة النقدية التي تؤمن وتدعو إلى إستخدام أدوات السياسة النقدية (معدلات الائتان ـ سعر الفائدة ـ سعر الخصم ـ نسبة الاحتياطي) للتحكم في عمليات الإنتاج والتبادل السلعى ، وهي السياسة التي يطبقها الرئيس ريجان منذ توليه الحكم في عام ١٩٨١ . فضلاً عن أنها الرؤية التي يعتنقها جناح اليسار الجديد وريث التروتسكية غير القومية ، والذي يدعى أنه لا سبيل إلى التغيير إلا من خلال إحداث الثورة في المركز المهيمن ـ وكأنها نظرية تعجيز تصبو إلى مطلق غير مطروح إمعانا في التنكر المجدلية الاجتاعية والحركات السياسية القائمة في العالم الواقعي في المجدلية الاجتاعية والحركات السياسية القائمة في العالم الواقعي في اتجاه التغيير والتطوير محدوداً كان أم متسعاً .

ب) وفريق ثان يؤكد أن عملية تداخل اقتصاد الدول أمر واقع
 بالفعل ، وأن مركز الهيمنة الاقتصادية يتركز في الـولايات المتحـدة

والشركات متعددة الجنسيات الأمريكية أو التابعة لها مباشرة ، ولكن هذا الفريق يذهب إلى أن أساس القرار والعمل لا يزال بين أيدى المعنيين بالأمر في المقام الأول ، أي الدول والشعوب على تنوعها ، وفي إطار خصوصيتها ، وابتداء من مشروعيتها وسياساتها . ثم يربط رجال الفريق الثاني بين الناحيتين - نظام الهيمنة السياسية الاقتصادية العالمي ، والـدول الـوطنية المستقلـة المستنـدة إلى إرادة شعوبهــا ــ فيؤ كدون أن الاعتاد على الذات ، والطبيعة الاجتاعية للنظام القائم في كل بلـد ، ومستــوى القيادة السياسية ، واتجــاه القـــرار المســـير للاقتصاد الوطني هي العوامل التي تلعب الـدور الأكبر في إمـكان تداخل الاقتصاديات ، أو قل الانفتاح في حدود معينة ، وقد يصل إلى حد تفكيك الاقتصاد الوطني أو قد تظل آثاره محصورة في مستوى معين ، يجعلها مؤثرة إيجابا أو سلبا وليست متحكمة في الاقتصاد الوطني. وإلى جانب هاتين الرؤ يتين الرئيستين هناك دعوة في بعض الأحيان إلى ما يسمى ( فك الاشتباك ) أي عزل الاقتصاد الوطني تماماً من السوق العالمية . والواقع أنها نظرة ، أو دعوة ، تمثل نوعية جديدة من الرؤية التروتسكية ـ الكسمبورجية ، ولكنها تتجه هذه المرة إلى شكل من الصوفية والتعفف المطلق ، وكأن السوق العالمية خرافة ، وأنه يتعين علينا الارتـداد إلى جزيرة روبنسـون كروزو . وهـذا يعنى مرة أخرى: التنكر للجدلية الاجتاعية الـواقعية في العالم ، والنظرة غير الواقعية لطاقات وإمكانات الشعوب في تحركها السيانبي والاجتاعي .

٧ ـ كيف إذن ومن أين يمكن كسر هذه الحلقة وإحداث الثغرات التي تستطيع أن تتدفق من خلالها موجسات التجسديد والتغيير الفعالين ؟

ا) نقطة البدء هي أن نحدد بوضوح نوعية الضعف في أرضية الدول النامية في القارات الثلاث وهو الضعف الذي يمكن النظام الاستعاري المهيمن من النفاذ إلى صرف عجرى القرار الاقتصادي السياسي في العديد من الدول التابعة . ولقد أكدنا في كل فصل من هذا البحث ، في جميع كتاباتنا ، ما أدركه العديد من رجال الفكر والعمل المتمسكين بالموقف الوطني التقدمي : ألا وهو أن محاولة تقليد أغاط الإنتاج وخاصة أغاط الاستهلاك السائدة في المجتمعات الرأسهالية المتقدمة ونقلها عن طريق طبقة الرأسهاليين السهاسرة الطفيليين بواسطة ما يملكون من وسائل الإغراء والترغيب عبر وسائل الإعلام والدعاية إلى أرضنا يمثل جوهر الخطر وأساس الأزمة أولاً وقبل كل شيء .

إن فكرة ( المشروع ) ، أي المشروع الوطني أو القومي الشامل بمعنى الكلمة الذي يرتفع ، في مرحلة تالية ، إلى مشروع حضاري بعيد المدى إنما جاءت في مطلع السبعينات ، وبعد نكسة يونيو عام ١٩٦٧ ، رداً على تردي الحركة السياسية والفكرية ودعوة لكسر الانكسار ، لا بالشعارات وإنما بتأصيل البديل الاقتصادي - الاجتاعي والسياسي - الفكري والثقافي - الحضاري ابتداء من

خصوصية أمم وثقافات وحضارات الشرق العريق ، ثم بوجه أعم القارات الثلاث .

إن هذه الفكرة المحورية سوف تحرك كل فصل من دراسة تغيير العالم حتى تتجمع خيوطها في نسيج متسق متكامل لمختلف الرؤى التسي يمكن أن يقدمها الفكر الإنساني في هذه المرحلة من تطوره - لعملية تغيير العالم بشكل جذري يحقق مصالح القطاعات الأوسع من الإنسانية .

إن دعوة يوثانت سكرتير عام الأمم المتحدة الأسبق إلى إقامة نظام اقتصادي عالمي جديد ، وهي الدعوة التي أقرتها الجمعية العامة للأمم المتحدة عام ١٩٧٤ ، تهدف في الأساس إلى التعبير عن هذا المعنى بشكل تجتمع فيه كلمة الطرفين على أساس رشيد واقعي ، لا ينفذ إلى مستوى علاقات القوى الفعلية في العالم ، فالفسكرة الأساسية هي إقامة نظام عالمي يقوم على « الاعتاد الجماعي على الذات » أي تداخل الأنظمة على قدم المساواة ، مما يقتضى إعادة النظر في العلاقات بين القطاع الشمالي والقطاع الجنوبي من العالم ، والسماح بتعدد وتنوع التخصصات الاقتصادية في مختلف الدول ، وكذلك إقامة هياكل أفقية ديمقراطية للتعاون بين مختلف المناطق وكذلك إقامة هياكل أفقية ديمقراطية للتعاون بين مختلف المناطق

ب) وقد تمت بالفعل عدة محاولات هامة في هذا المجال الواقعي
 المحدد أي مجال التجمعات الإقليمية وخاصة في العالم العربي

وأمريكا الـلاتينية وشرق إفـريقيا على وجـه التحـديد ، وأدت هذه المحاولات إلى توسيع الإمكانات المتاحة لزيادة الإنتاج والتبادل، وتطوير التكنولوجيا والبحث العلمي في هذه المناطق ، رغم ما أصابها من ضربات مضادة عرفت كيف تستغل الخلافات المحلية ، والثغرات في الهيكل الاقتصادي الإنتاجي . وفوق هذا وذاك عرفت كيف تعمق صلاتها عضوياً بالرأسالية السمسارية في هذه المناطق. ومع ذلك كله ، فإن مؤ شرات الإنتاج في تصاعد مستمر في أهم هذه المناطق وخاصة في شبه القـارة الهنـدية والبـرازيل والعالــم العربــي وجنوب شرق آسيا والمكسيك والأرجنتـين . فالإمكانـات ( عنــاصر الإنتاج المتعارف عليها عند الاقتصاديين ) متواجدة وهائلة ، فهـذه هي الهند مثلاً بلاد المجاعة قد أصبحت تصدر الحبوب الغدائية وبلغت مستوى الدولة السادسة في المجال الصناعي والنووي ، والهند مثل واحد بين أمثلة عديدة تتأرجح بين التقدم السريع والتباطؤ والتأزم . ولا شك أن الأمــة العــربية بلغــت ذروة الإمكانـــات والتناقضات معا عبر حروبها والحصار المضروب حولها ، بالرغم من تراكم البترول في البلاد المنتجة له ووجود المساحـات الشاسعـة من الأراضي القابلة للزراعة في السودان ، ومستوى التقدم الكبير في العلوم والتكنولوجيا والصناعة في مصر والجزائر وسوريا والعراق .

ج) وتأتينا الريادة من أقصى الشرق ، من الصين واليابان ، أو بوجه أدق من النمطين الصيني والياباني في كسر الهيمنة الغربية على الاقتصاد العالمي .

فقد إستطاعت اليابان منذ عصر الإمبراطور ميجي أن تدفع بعملية الإنتاج الصناعي والابتكار التكنولوجي إلى درجة جعلت منها أقوى العناصر الخارجية المؤثرة على السوق العالمية في قطاعات عديدة ، رغم أنها تأتي في المرتبة الثانية بالنسبة للتأثير الأمريكي وإن كانت تنفوق عليه من حيث قوة الجذب الاجتاعية والتأثير على الأطقا القائدة الرائدة للاقتصاد الصناعي في الدول النامية \_ وهو موضوع سوف نعود إليه أكثر من مرة خلال هذا البحث . وكان له أبلغ الأثر في عموعة الدول الرأسهالية في شرق وجنوب شرق آسيا خصوصاً كوريا الجنوبية .

والأمر على هذا النحوتماماً في الصين بعد ثورتها العملاقة ، الثورة الزراعية ، وانتقالها من نظام الكوميونات إلى نظام التملك والإنتاج الزراعي الأسري جعل منها بلداً مصدراً للمنتجات الزراعية والغذائية وهي التي كانت تعاني بجاعات شبه سنوية قبل عام والغذائية وهي التي كانت تعاني عتيق استطاع أن يجلب صفوة علماء الصين المهاجرين ويوظفهم في القطاعات المتقدمة حتى بلغت الصين أو كادت أرقى المستويات العالمية . كل هذا انطلاقاً من سياسة والتحديثات الأربعة » التي انطلقت بدورها من قلب القيادة الوطنية للحزب الشيوعي الحاكم المنفتح تماماً على العالم ولكن من منطلق وطني لم يحد عنه لخطة تمثل في شعار ماوتس تونج وفليخدم كل ما هو اجنبي عالمي كل ما هو صينى » لا أن يخدم كل ما هو وطني كل ما هو أجنبي

كما هو شعار الساسرة والعملاء في العديد من الدول التابعة . الموضوع إذن ليس « اقتصادياً » بالمعنى التقني لهذا التعبير ، ولكنه في جوهره سياسي بمعنى أولوية الطرح السياسي على كل اعتبار أو منهج آخر .

ولا شك أن مجال الاقتصاد ، لو نظرنا إليه في حد ذاته وبمعزل عن بقية عناصر الجدلية الاجتاعية يبدو وكأنه طريق شبه مسدود لا يمكن من خلاله أو من خلاله وحده تغيير العالم ، ومن هنا كان لا بد من وضع الأمور في نصابها أي وضع الاقتصاد في إطار الجدلية الاجتاعية بكافة عناصرها والتي يلعب فيها القرار السياسي ، المنطلق من وجهة حضارية محددة ، الدور المركزي .



# الفصل السادس الحياة الاجتماعيتة والسنورة العلميّة والتكنولوجيّة

الأرضية إذن ، أية نوعية وتنظيم الحياة الاقتصادية في عالمنا المتغير ، وهي القاعدة الركيزة . وقد رأينا أنها أرضية في حالة تحول سريع بعد أن تمايز النظام الاقتصادي في القطاع المتقدم من العالم إلى رأسها لي واشتراكي ، وبعد أن أضافت ثورات التحرير والسياسات الاقتصادية النابعة منها أشكالا انتقالية جديدة . وكل هذا في جو شاركت فيه دوائر السوق العالمية ، الدائرة الأكثر أهمية ، ودوائر أخرى تتمتع بقدر واف من الاستقلالية اللذاتية كها هو الحال في مجموعة سوق الدول الاشتراكية حول الاتحاد السوفيتي من ناحية ، والصين من ناحية أخرى .

وقد أثرت الثورة العلمية والتكنولوجية تأثيراً بالغا عميقا في عدد من القطاعات المتقدمة في هذه الدوائر الاقتصادية وإن ظلت عاجزة حتى الآن عن النفاذ إلى كافة أنحائها وقطاعاتها .

وكان لابد من أن تتأثر الحياة الاجتاعية بهذا الجو المتموج ، وقد تأثرت فعلا به إلى أبلغ الدرجات ، إذ أن الحياة الاجتاعية هي محور العمل الواعي للطبقات والفئات الاجتاعية المختلفة ، وميدان تجلي وامتحان محاولات التجديد المتنوعة ، وقد تعددت إلى درجة هائلة منذ نصف قرن ، وبعد عام ١٩٤٥ على وجه التحديد .

ولنعرض الآن لعدد من التغييرات الجذرية التي طرأت على هذا المجال ، مجال حياتنا الاجتاعية على تنوعها .

\_ 1

نقطة البدء ولاشك ، هي تلك التي أقامتها النظريات الاقتصادية والفلسفية الاجتاعية المتقدمة ، وخاصة الاشتراكية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر . فقد تجمعت الفئات الاجتاعية المختلفة بعد الثورة الصناعية وتكوين المجتمعات الرأسهالية بقيادة البرجوازية في وحدات اجتاعية \_ اقتصادية أكثر تجانسا ، تلعب كل منها دورا متخصصا في عملية الإنتاج ، وكذا في بنيان النظام الاجتاعي ، وشكل السلطة الاجتاعية القائمة في كل مجتمع .

وهكذا ظهر مفهوم « الطبقة الاجتماعية » الذي صاغتـه الماركسية وأصبح شائعا في العلوم الاجتماعية على تنوع مذاهبها .

وكان من جراء التغييرات الهائلة التي طرأت على البنية وعلى النشاط الإقتصادي في مرحلة موجة حركات التحرير والثورات، وهي أيضا المرحلة الثانية للشورة الصناعية، أن تطور الوضع، وخاصة في ناحيتين محددتين:

١ - ١ التكوين المداخلي ، أي التمركب العضوي للطبقات الاجتاعية :

أ) لقد ازدادت في المجتمعات الصناعية المتقدمة الهوة اتساعا في نطاق القطاع الرأسهالي فيا بسين أقطاب القطاع القائد في الطبقة

الرأسهالية ألا وهو قطاغ رئاسات الشركات متعددة الجنسيات ، وبين فئة الرأسهاليين التقليديين الله الله مازالوا يتولون رئاسة الشركات الصناعية والمالية والتجارية والزراعية الكبيرة والمتوسطة ، ولكن هذه المرة في إطار هيمنة الشركات متعددة الجنسيات ، وهي في مصاف الدول الكبيرة من حيث النفوذ والسلطة الفعلية على السوق العالمية .

كما تطورت الطبقة العاملة الصناعية التقليدية في هذه المجتمعات مادام تعريف العامل هو أنه كل من يشارك في الإنتاج للسوق ويتقاضى أجراً منتظماً من صاحب العمل بحيث شملت الطبقة العاملة الجديدة فتات واسعة من العاملين في قطاع الحدمات ، ومن موظفي الدولة بعد أن اتسع القطاع العام الرأسهائي ، أي رأسهائية الدولة في العديد من الدول الرأسهائية بعد الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى ( أعوام ١٩٧٩ - ١٩٣٧ ) ولاسها بعد الحرب العالمية .

ثم شهدنا بروز فئة الكوادر التكنولوجية ، وخاصة فئة التكنوقراط اللين أتقنوا فن الجمع بين التطبيقات التكنولوجية للعلوم الحديثة في عال الإنتاج من ناحية وبين توظيف دروس هذه التطبيقات في رفع مستوى إدارة كافة ومجالات النشاط الاجتاعي ، وكانه مجتمع المرحلة الثانية للثورة الصناعية بمثابة المصنع الإلكتروني ، لايلعب فيه الإنسان ، الواعي الإرادي ، إلا دور الترس في العجلة الكبيرة . وقد تساءل البعض إن كان هؤلاء التكنوقراط هم الطبقة الحاكمة ، أم أنهم ينفذون سياسة الطبقة الحاكمة ليس إلا ، والأرجع أنهم ينتمون إلى النمط الثاني ، وإن كان العديد من أقطاب الشركات متعددة

الجنسيات ، وكذلك الرأسمالية التقليدية ، وجهاز الدولة أيضا من صفوة فئة التكنوقراط المختارة من قبل مراكز الهيمنة المالية والسياسية لمارسة الوظائف القيادية في هذا النوع من المجتمعات .

وفي هذا الجمو، يبدو الريف هامشيا، ولاشك أن الإنتاج الزراعي الثري يلعب دورا هاما في رقي المجتمعات الصناعية المتقدمة ومستوى الاستهلاك فيها، كما أنه يضطلع بدور عطم أو يصبح على الأقل أداة مساومة، عندما يتحول إلى «سلاح غذائي» يوفر التموين الحيوي أو يحد منه حسب ارتياح الدول الكبرى المنتجة أو سخطها بالنسبة لسياسات العديد من الدول الوسطى والصغيرة المحتاجة للإنتاج الغذائي، ولكن هامشية الريف، ونحن هنا نتحدث عن تغيير التشكل الطبقي الداخلي تتبدى في هجرة الفلاحين المنتجين من الريف إلى المدن، وحلول شركات الملكية والإنتاج الزراعي علهم في الريف، وهي العملية التي وصفها بعض المفكرين بأنها تمثل في الريف، وهي العملية التي وصفها بعض المفكرين بأنها تمثل في الريف، وهي العملية التي وصفها بعض المفكرين بأنها تمثل

أما شريحة الفئات المختلفة من المهنيين فقد ظلت تقريبا على ما هي عليه وإن تضاءلت أهميتها ، وكذلك فئة المثقفين الذين تحولوا من دور الريادة الفكرية والدعوة الاجتاعية إلى الوظائف التكنوقراطية والإدارية والإعلامية ، إلى حد أن أصبحوا خير المتخصصين في فنون الاتصال الجاهيري .

ب ) أما الصورة في المجتمعات الصناعية المتقدمة في القطاع

الاشتراكي فهي مختلفة بشكل ملحوظ عن المجتمعات الرأسمالية المتقدمة لأسباب سياسية وإيديولوجية واضحة . فالطبقة الحاكمة تمثل على وجه الدقة فئة اجتاعية ـ وليست طبقة ، مادامت وسائل الإنتاج مملوكة للمجتمع بأسره متمثلا في الدولة ، وتتكون هذه الفئة في الأساس من الحزب الوحيد أو القائد على اختلاف تسمياته ـ وهو يضم القيادة السياسية وكوادر المستويات السياسية العليا والوسطى والقاعدة ، ولعل أهم تغيير في تكوين هذه الفئة إنما هو انضهام نسبة كبيرة من الفئات المهنية والتكنوقراط ، وفئات المتخصصين في مختلف فروع العلوم الطبيعية والاجتاعية والتكنولوجيا إليها . ومعنى هذا أن فروع العلوم الطبيعية والاجتاعية والتكنولوجيا إليها . ومعنى هذا أن الفئة الاجتاعية الحاكمة تجمع الأطقم المتقدمة في مختلف نواحي الحياة والنشاط الاجتاعيي ، ولكن هذه المرة على أساس سياسي ـ إيديولوجي ، دون الأساس المالي المستند إلى الملكية الفردية أو الاحتكارية لوسائل الإنتاج .

وفي ظل هذه القيادة ، تلعب الطبقة العاملة الصناعية ـ بوصفها طبقة متميزة ـ دور الطبقة القائدة من خلال حزبها ، أي من خلال قطاع هام من الفئة السياسية الحاكمة التي تحدثنا عنها آنفا ، كها أنها تنعم بمستوى أعلى من الإمكانات المادية والاقتصادية والثقافية بوصفها الوريث التاريخي للأقلية الرأسهالية التي أطاحت بها الثورة أو قيام النظام الاشتراكي .

وقد ذكرنا أن فئة التكنوقراط وقطاعات كبيرة من المهنيين انضمت

إلى الفئة السياسية القائدة بفضل زوال الأساس المالي للقيادة بالاضافة إلى توفر جو تسوده شعارات الثورة العلمية والتكنولوجية . ومن هنا كان دور أكاديميات العلوم في الدول الاشتراكية ، حيث تجتمع صفوة العلماء - في مختلف قطاعات العلوم الطبيعية والاجتاعية - في هيئات تقف في المرتبة الثانية بعد الحزب الحاكم من حيث أنها تلعب دور الترسانة الفكرية الاستشارية للحكم .

أما طبقة الفلاحين أو المنتجين الزراعيين ، فالملاحظ أنها تختلف اختلافا بينا فيها لوتمت المقارنة مع دول النظام الرأسهالي . ذلك أن الثورات والأنظمة الاشتراكية وقعت بالفعل في المجتمعات المتأخرة نسبيا أو إلى درجة كبيرة في سلم التقدم الصناعي ، أي في المجتمعات الزراعية في الأساس ، ومن هنا أصبح لابد من الإبقاء على نسبة كبيرة من سكان الريف في الأراضي الزراعية : جزء منهم يعمل بوصف عاملا زراعيا في مزارع الدولة ، خاصة في الاتحاد السوفيتي ، وبنسبة أقل في عدد من الدول الاشتراكية الأوروبية ، وكذلك في الـدول الاشتراكية غير الأوروبية المتأثرة بالنظام السوفيتي ؛ وجزء أكبر بكثير يعمل في التعاونيات الزراعية الجهاعية ، في الداثرة السوفيتية أو في الكوميونات الزراعية في الصين ، ثم هناك الظاهرة الجديدة التي تمثل أخطر تغيير حدث في الريف الاشتراكي ألا وهي إعادة تمليك معظم الأراضي الزراعية لوحدات أسرية تزرعها وتبيع محصولها بشكل مباشر للسوق في الريف والمدينة على السواء ، بعد تسليم نسبة قليلة إلى الدولة ومجلس الإقليم ( ١٤٪ في الصين ، وأكثر من هذا قليلا في

المجر ويوغوسلافيا)، وهي السياسة التي أطلق عليها « الإصلاح الاقتصادي الجديد » أو « السياسة الاقتصادية الجديدة » ابتداء من قرار القيادة الصينية التاريخي في نهاية عام ١٩٨٤ ، بعد التجارب الناجحة خاصة في المجر ويوغوسلافيا ، وإن كان الاقتصاد الزراعي التقليدي المطور في بلغساريا لايقسل نجاحا عن ذلك ، وكان بيت القصيد هو فتح جسور الصلة المباشرة بين الإنتاج الزراعي والأسواق الداخلية ( من ناحية أخرى ) دون المرور بمؤسسات الدولة .

## حـ) وماذا عن العالم النامي في القارات الثلاث ؟

إن جميع القارات الثلاث على تباين وتنوع مجتمعاتها تار يخيا وآنيا هو أمر طالما رفضناه ، غير أنه يمكن الأخذ به بشكل اعتباري تبسيطا لهيكل التحليل ، فقط ليس إلا ، أي لأسباب عملية محضة .

يقودنا هذا التحفظ مباشرة إلى إقرار أن الطبقة الحاكمة في هذه المجتمعات تختلف إختلافا هائلا حسب تقدم كل منها في سلم التطور التاريخي وكذا خصوصيته المميزة في حالة ما إذا كان من المجتمعات القومية القديمة . ومع هذا ، يمكننا أن نقول بتعميم شديد إن الطبقة الحاكمة في معظم هذه المجتمعات تمثل تجمعا من فئات الأقلية المهيمنة في القطاع التقليدي من الاقتصاد والمجتمع ، وخاصة الريف ومناطق التمركز السكاني القديمة حول مدارس الفكر والعمل التقليدية فيها ، وذلك بجانب القطاع الرأسهالي الحديث ، بجناحيه أي القطاع الخاص والقطاع العام المملوك للدولة ، أي المجموعة المعنية القطاع الخاص والقطاع العام المملوك للدولة ، أي المجموعة المعنية

بالإنتاج الصناعي والمصارف والمرافق والتأمينات والتجارة الخارجية والإعلام . . الخ . وفي كشير من الأحيان يلعب الجيش أي هيشة ضباطه القيادية دورا هاما في هذه الطبقة الحاكمة ، كما سنعرض لها في فصل خاص لاحق .

ونشهد مشل هذا التنوع والتازج داخل فتسي التكنوقراط والمهنين ، وإن كانتا تلعبان دورا أكثر أهمية نسبيا في هذه المجتمعات نظرا لاحتياج الطبقة الحاكمة غير المتجانسة إلى الاعتاد على مهارات فنية من نوع متقدم تستطيع أن تدير المرافق وتواجه العديد من القضايا الإجراثية والتحديات المترتبة على التفجر السكاني بشكل عملي واقعي . وبما يضاعف من أهمية هذه الفئات تلك النظرة السطحية إلى عملية التحديث من جانب الطبقة الحاكمة غير المتجانسة ، وهي نظرة تعتبر أن التحديث مجرد عملية فنية لاتحتاج إلى فلسفة متخصصة للتاريخ ، ولا إلى إدراك لخصوصية المجتمع المعني ، فهي ليست في حاجة ، بالتالي ، إلى مشروع قومي بمعنى الكلمة .

أما طبقة العيال الصناعيين أو الطبقة العاملة بالمعنى الواسع فإنها تتخذ أحد شكلين:

فإما أن يكون لها دور يزداد أهمية باطراد في الدول التي تسعى إلى تحقيق مشروع وطني بعيد المدى يرمي إلى تحويل المجتمع من مجتمع رأسها لي متخلف من الطراز التابع ، يهيمن عليه القطاع الزراعي إلى مجتمع تصبح فيه الصناعة هي القطاع الرائد كها في مصر وسوريا

والعراق والجزائر في ظل نظمه الثورية الوطنية وكذلك الهند وإيران في عهد الشاه وتركيا وباكستان بشكل ملحوظ وماليزيا والبرازيل والمكسيك وفنزويلا وكوبا ودولتي كوزيا ، والاستشهاد هنا على سبيل المثال لا الحصر .

أما الدول التي لاتزال تقبل منطق التبعية ، إما ابتداء من ضعفها أو على أساس تولي فئة الرأسهالية السمسارية تقاليد الحكم بها فسيكون من شأن الطبقة العاملة فيها ألا تتقدم إلا بشكل رمزي وكأنها في حصار من القدر يمتزج بالقمع المستمر .

لكن السواد الأعظم من شعوب هذه المجتمعات يعيش في الريف، أوحتى في الصحارى والغابات في الدول المتخلفة تماما . والملاحظ أن التغيير هنا ظل بطيئا جدا ، أي أن التقسيم الطبقي ظل عماثلا لما كان عليه منذ نصف قرن ، اللهم إلا في مجموعة الدول الوطنية المستقلة التي حققت الإصلاح الزراعي وأضعفت من سلطة كبار الملاك ، ثم حاولت أن تحافظ على مستوى الإنتاج الزراعي بواسطة مؤ سسات التعاون الزراعي المستندة إلى دعم وتشميع الدولة ؛ هذا إلى جانب بداية ظهور الشركات الزراعية للإنتاج والتسويق ولكن بدرجة أقبل بكشير منها في المجتمعات الصناعية المتقدمة .

وسوف نعود في نهاية هذا الفصل إلى تحديد العوامل أو الثغرات التي يمكن أن تساعد أو تنفذ منها عملية تغيير العالم من زاوية الحياة

الاجتاعية والتنظيم الاجتاعي في مختلف المجتمعات البشرية .

\_ Y

هنا أيضا يبدو أن الفوارق شاسعة بين مختلف أنواع المجتمعات ، وإن كان الفارق الأساسي حقيقة هو ذلك الذي يتجلى بشكل ساطع بين المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب على وجه التخصيص وبعض الدول التابعة لها بشكل عضوي من ناحية ، وبين مجموعة الدول الاشتراكية ودول الشرق الحضاري في آسيا وإفريقيا بوجه عام ، من ناحية أخرى .

أ) ففي الدول الصناعية المتقدمة في الغرب أولا يبدو كل شيء وكأنه يدفع إلى رفع الحواجز وتحرير الأفراد من القيود المحيطة وإلى زيادة الانسياب والتداخل الاجتاعي ، ألسنا في دائرة الحضارة التي رأت منذ القرنين الخامس عشر والسادس عشر أن الإنسان صانع ومالك كل شيء ، وأنه يستطيع بالتالي أن يسيطر على الطبيعة سيطرة كاملة ، مما أدى إلى تكوين المشروع الحضاري الغربي الكبير : أي الإنتاج بلا حدود ، والاستهلاك بلا قيود ، وإشباع الشهوات بلا تردد وكذا بلا حدود أو قيود .

ورغم هذا ، ظهرت تلك الموجة من التساؤ ل ثم التنديد ثم التحرك الشبابي التي ترفض الأنماط القيمية والسلوكية القائمة ، وتطالب بالجديد . أية أنماط ؟ وأي جديد ؟

إن الأنماط القيمية والسلوكية السائدة في المجتمعات الصناعية ،

تقوم على أساس العمل الإنتاجي ، فهو الذي يسوق إلى التمييز بين الأجيال المختلفة حسب مدى إسهام كل منها في العملية الإنتاجية ، ( الشباب ، فترة البلوغ أو النضج ، ثم فئة المسنسين وأخسيرا الشيخوخة ) . وقد بلغ تشابك المفاهيم حدا دفع إلى ظهور مجموعة من الاتجاهات المغايرة في وقت واحد : فبعد أن ضعصف الإيمان وتأثير الفلسفات التي وعدت بالحياة في الأخرة ظهرت فكرة مؤ داها أنه في مقدور الإنسان أن يحتفظ بصفاته الشبابية حتى في مرحلة الشيخوخة ، بينا يبعد الشيوخ عن عمارسة العمل والسلطة الاجتاعية دون رحمة ، وفي الوقت نفسه فإن الإعجاب بالشباب ولاسيا باعتبار كونه أوسع شريحة من المشترين في السوق يمتزج بنسبة عالية جدا من الريبة نظرا لقلة تجربته أو ضعف شعوره بالمشولية ؛ وكذلك فإن وسائل الاتصال الجاهيري حلت محل أستاذية الآباء والمعلمين .

هذه التناقضات المتراكمة ، بالإضافة إلى انتشار البطالة أدت إلى التقليل النسبي من أهمية العامل الاقتصادي ، والعودة إلى الاهتام بمجال القيم ، وهي موجة سنعود إلى تحليلها في فصل خاص عند دراسة البعد الثقافي والفلسفي والديني .

وما يعنينا هنا هو أن ندرك أن هذه الموجة الجديدة الداعية إلى تجديد الاهتام بالقيم ، وخاصة القيم الاجتاعية تتجه إلى فقد مركزية العمل الإنتاجي بالمقارنة مع توسيع وقت الفراغ والإفادة منه ، كما تتجه إلى إعادة تقييم مركز المرأة في المجتمع ؛ وخاصة التمييز بين

إنسانية المرأة وبين معاملتها كسلعة للمتعة باسم تحريرها الشكلي ؛ وكذلك إلى تغيير نوعية العلاقات بين الآباء والأبناء في إتجاه التكامل والمشاركة ؛ وأخيرا وليس آخراً إلى إدراك أن الإنسان الناضج بلغ من الحياقة إلى درجة تصنيع الأسلحة الذرية التي يمكن أن تقضي على وجود الإنسانية .

ورغم تفجر التناقضات على هذه الصورة وهذا المستوى ، فإن المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب وخاصة في أوروبا لاتزال تثبت بوضوح أنها قادرة على مواجهة تحديات التغيير الاجتاعي ، بفضل عاملين مركزيين : التراث الحضاري الموروث بكل ما يمنحه من مقومات الاستمرار الاجتاعي ، ويتمثل العامل الثاني بشكل خاص ، في الديمقراطية على صورتها الليبرالية الغربية التي تفتح عالا واسعا للتعبير عن هذه التناقضات واقتراح البدائل ولاستيعاب النواحي السلبية فيها .

ب) ثم يتجه التحليل إلى الغالبية العظمى من سكان العالم اللذين يعيشون في مجتمعات الشرق الحضاري ( وتضم آسيا وحدها ٢٠٪ من سكان العالم). وفي الدول الاشتراكية في آسيا وإفريقية وأمريكا اللاتينية. ويتمثل القاسم المشترك بين القطاع المتقدم إقتصاديا من دول الشرق، والدول الاشتراكية فيا عدا الاتحاد السوفيتي بوصفه إحدى الدولتين العظمين، في أهمية بل وأولوية روح الجاعة على النزعة الفردية، وكذلك أهمية وثقل القطاع

الريفي التقليدي . ، ثم إن كلتا المجموعتين ـ أي القطاع المتقدم من دول الشرق والدول الاشتراكية تسعيان سعيا حثيثا إلى تحقيق التنمية الاقتصادية والاجتاعية بل والثقافية والإنسانية بحيث يتوجد عليها منح قدر متزايد من الاهتام بسلم القيم الأخلاقية والفلسفية والدينية أو الإيديولوجية حسب الظروف وفي محاذاة الحفاظ على قوة تركيز السلطة الاجتاعية أي الدولة بوصفها بوتقة التعبئة الاجتاعية ، وأداة التعجيل بعملية التقدم والتغيير الشاقة في ظروف الصراعات الدولية المتصاعدة .

وعما لا ريب فيه أن إشكال الأجيال يظل مائلا ، لاسيا وأن معدلات ازدياد السكان أعلى بكثير في المجتمعات الشرقية وفي بعض الدول الإشتراكية ، منها في دول الغرب الصناعية ، وهي تنطلق مرة أخرى من القاعدة الريفية العريضة التي تحبذ التمسك بالتقاليد والقيم العريقة من حول النظام الأسري . ولكن هذه التناقضات والتحركات الشبابية تجد متنفسا أوسع بكثير في عمليات التنمية والتغيير التي تطرحها هذه المجتمعات ، بدرجات متفاوتة من الإرادة الواعية رهنا بالظروف ، على سكانها .

ولا شك أيضا أن قضية المرأة وعلاقتها بالرجل ، مطروحة على الواقع الاجتاعي بل وتتسم بحدة متزايدة في قطاعات واسعة من العالم الشرقي ، نظرا لاتساع هوة التناقض بين مفاهيم واحتياجات التحديث ، والتغيير الاقتصادي ـ الاجتاعي المواكب لبناء الاقتصاد الوطني المتقدم من ناحية وبين التقاليد والمفاهيم الموروثة من عصور

سابقة من ناحية أخرى .

ومن هنا تتشعب الإجابات ، فتارة تتحرك الجمعيات النسائية لتوسيع نطاق الحريات القانونية التي تتمتع بها المرأة والعمل على مساواتها واقعيا مع الرجل ؛ وتارة تمارس المرأة حرية التحرك الاجتاعي والسلوكي مع الرجل ولكن في إطار الضوابط التقليدية بشكل يجعل هذه الحرية مختلفة تماما عن مثيلتها في دول الغرب الصناعي على نحو ما يحدث في اليابان ؛ وتارة أخرى تدعو القيادة السياسية بقوة إلى الإطاحة بقيم الخضوع الموروثة من عصور الإقطاع السياسية بقوة إلى الإطاحة بقيم الخضوع الموروثة من عصور الإقطاع على يشجع المرأة على التقدم السريع نحو ممارسة قسط أوفر من الحرية والمساواة ، وهو ما نجده في الصين .

ولكن المشكلة كما قلنا أكثر تعقيدا ، مرة أخرى من جراء التكوين الهيكلي للمجتمعات الشرقية عبر العصور ، وآثار ذلك التكوين على مرحلة التغيير .

ولو نظرنا من زاوية أخرى إلى مسألة الأجيال ، مركزين هذه المرة على وضع المسنين والشيوخ في المجتمع لرأينا ، مرة أخرى ، الوضع المغاير تماما لما هو موجود في مجتمعات الغرب الصناعي ، ذلك أن التمسك بالخصوصية الحضارية وتقاليدها المغايرة للقيم المستحدثة الناتجة عن الثورة الصناعية - أي أولوية قيم العمل الإنتاجي - يصون مكانة وكرامة المسنين والشيوخ ، وفوق هذا وذاك يؤكد أهميتهم بالنسبة لاستمرار المجتمع : فهم حفظة التراث وأكثر شرائح المجتمع بنين الشباب تجربة وحنكة واتزانا ، وهم أيضا حلقة الاتصال الواعية بين الشباب

المتطلع إلى التجديد بنهم ، وبـين خصـوصية التـراث واستقــلال الشخصية الحضارية والقومية ، وإذا ما نظرنـا إلى تجربـة ثورات التحرير والتجديد في آسيا مثلا نجد إن الهجوم على تقاليد الخضوع الإقطاعية وضرورة تجديد مسار السياسة الاقتصادية والاجتاعية في الصين يرتكز في شرعيته التاريخية والسياسية معاعلي فكر القيادة التاريخية للشورة الصينية التي كونها ماوتس تونج وشواين لاي وشوته ، والتي يعبر عنها اليوم الكادر القيادي حول تنج هسياوينج . وأثناء حرب تحرير فيتنام البطولية عندما ذهب الرجال والنساء حتى سن الستين إلى خط النار لمشاركة الشباب في الحرب قرر الحزب والحكومة تكليف المسنين بكافة المسئوليات الإدارية والحكومية في المدن والقرى ، وذلك حفاظاً على ما هو وطنى في أعماقه وهي المهمة التي قام بها شيوخ فيتنام بجدارة فاثقة حتى النصر ، كما يحظى المسنون في اليابان بالاحترام ، لا في الحياة الاجتماعية فحسب ، وإنما يعترف الجميع بما لهم من مكانة في قلب عملية صنع القرار السياسي ، ويصل الأمر إلى حد أن يعتبر رجال السياسة حتى سن الخامسة والستين من « الشباب » المتنازعين على الخلافة السياسية في مختلف الأحزاب .

أما الأمر في عالمنا العربي والإسلامي فغني عن البيان إذ يعتبر المسنون ، والشيوخ بمثابة تاج الأمة وأصحاب الرأي والمشورة ، يحيطهم الشباب والرجال بكل محبة واحترام وتقدير إدراكا منهم ، لأعماق ومعانى ومقتضيات الاستمرار الحضاري .

ولامراء في أن مكانة المسنين والشيوخ في المجتمعات الاشتراكية

الغربية مردها إلى ظروف مختلفة إلى حدما ، حيث تعتبر رعاية المسنين والشيوخ جزءا لا يتجزأ من مفهوم العدل الاجتاعي الاشتراكي ، فضلا عن أنهم يمثلون تجمعا هاما من الخبرة السياسية التي لا غنى عنها ، غير أن استمرار المسنين في صف القيادة ، بل والتمسك بهم حتى الموت ، أمر يعود في حقيقته إلى الخوف من التجديد والتغيير الذي لا بد وأن يتأتى على أيدي قيادات أصغر سنا بشكل ملحوظ ، عاشت وتكونت في ظل ظروف تاريخية مختلفة ، أكثر تنوعا وثراء من ظروف الثورة الاشتراكية الأولى أو الحرب العالمية اعوام ( ١٩٣٩ - ١٩٤٥ ) . وخلاصة القول إن مكانة المسنين والشيوخ في المجتمعات الاشتراكية الغربية أقرب إلى مفهوم « الحرس القديم » منها إلى أولوي ، وإن كان هذا البعد واردا أيضا ولكن بدرجة أقل .

\* \* \*

هل آن لنا أن نجمل القول في هذا المجال؟

إن التواكب الموضوعي - ذا النسب والأسباب المختلفة بطبيعة الأمر بين القطاع المتقدم من مجتمعات الشرق الحضاري ، وهي الغالبية من حيث عدد السكان ووزن الدول ، من ناحية وبين مجتمعات الدول الاشتراكية من ناحية أخرى - يفسح مجالا عظيا لتغيير أنماط الحياة الاجتاعية في اتجاه يمتزج فيه التقدم الاجتاعي باستمرار الخصوصية الحضارية والشخصية البوطنية ، بحيث يقدم

بديلا شايخا مؤثرا للنمط الاستهلاكي والنزعة الفردية والفكر العدمي الذي بدأ يتفشى في قطاعات من المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب تحت تأثير موجات التنكر لتراث القوميات الغربية على أيدي الجهاز الصهيوني .

إن هذه الأرضية الفسيحة ، وذلك البديل الشامخ يكونان محاور لايمكن التقليل من أهميتها لتواكب التوجهات المستقبلية لقطاعي الشرق الحضاري والعالم الاشتراكي ، لاسيا وأن جزءا كبيرا من الشرق الحضاري ـ الصين ـ كوريا الشهالية ـ فيتنسام ـ لاوس ـ كمبوديا ـ والدول الاشتراكية الإفريقية جزء مركزي من العالسم الاشتراكي .

وتلك ثغرة ثانية نحو تغيير العالم . . .



# النصل السابع دَورة الأفكار: الأصولية والنحديث الوطني

-1-

تطور المسار العام لحركة الفكر والثقافة في العالم المتقدم بشكل مذهل في أقل من قرن ، أي منذ عصر هيجل وماركس وداروين وسبنسر حتى يالتا .

1-1

وكان المضمون المشترك لمختلف المدارس الفكرية ، مدارس الفكر ، والعمل ، في أوروبا منذ قرن ـ أي وقت بلوغها ذروة المجد والانتشار والهيمنة العالمية ، بينا بدت الولايات المتحدة وكأنها عملاق جديد على بعد ، يتلخص في الإيمان بفلسفة التقدم ـ التقدم الذي لا حدود له في مجال السيطرة على أركان المعمورة ، واستخلاص مواردها ، وتحويلها إلى منتجات وسلع تفي بكافة احتياجات الجنس البشري ، أو بعبارة أصح القطاع الغربي ، الأوروبي ـ الأمريكي ، السيطر على كافة الأقطار والشعوب ، التقدم المطرد السريع في كافة المسيطر على كافة الاتحادة والاجتاعية في اتجاه الاشتراكية ، التقدم عال النظم الاقتصادية والاجتاعية في اتجاه الاشتراكية ، التقدم المواكب لانتصار قيم عصر التنوير والثورات البرجوازية الديمقراطية من حرية وإخاء ومساواة ، ومن فلسفة علمية وفكرية عقلانية

واحترام معلن لكرامة الإنسان . التقدم غير المتناهي نحو نوعية من المود تحقق أحلام التوسع المطرد في تحقيق الرغد وفتح أبواب الكون أمام كافة الريادات ، والاكتشافات ، والابتكارات ، وكأن الإنسان قد تحول من كائمن فان إلى مالك الأرض وصانع مصيرها ومقرر مستقبلها دون شريك .

وكان هذا الجو يعكس بطبيعة الأمر واقع التقدم ، أي تقدم الانتشار والسيطرة الأوربيتين على مجالات واسعة من المعرفية والعلوم ، فضلا عن استعار ما تبقى من أركان المعمورة في إفريقيا ( القارة المظلمة ) ودائرة المحيط الهادي ، بل وبدأت أحلام استعار الفضاء تتأجج كما في روايات « جول فيرن » ، في الوقت الذي بينت فيه اكتشافات ونظريات داروين وسبنسر مفهوم التطور المتصل غير المتناهي في كافة مجالات الحياة من البيولوجيا إلى التنظيم الاجتاعي .

وقد اقترن هذا الجو أيضا بإقامة الأنظمة الفكرية الكبرى لفلسفة التاريخ ، أولا على يد هيجل ، ثم بفضل ماركس وإنجلز ، وكلا الفلسفتين تتسهان بإيمانها التكويني بحركة التاريخ الجدلية ، وإن كان هيجل قد نحا منحى مثاليا ، في حين اتجه ماركس وإنجلز نحو الفلسفة المادية أو نحو التفسير المادي للتاريخ . كما شاهد هذا العصر اتساع رقعة الرومانسية ، التي توغلت إلى أعهاق بعيدة للغاية في التنقيب عن الوجدان الإنساني ، الفردي والجهاعي معما ، كما في أعهال « شاتوبريان » ارتكازا على عصر « جوته » و « فيكتور هو جو أعهال « شاتوبريان » ارتكازا على عصر « جوته » و « فيكتور هو جو » و « بوليوز » و « بودلير » و « بوليوز » و « بودلير » و « بوليوز » و

( برامز ) و « تشايكو فسكي ) و « شوبان ) وتصوير « تورنر ) و « دي لاكوروا ) وكتابات ( مانزوني ) و « مويـــد بنــورج ) و « إبسن ) و « تــولستوي ) ثم « تشيكوف ) ــ أعلام ومعالم على سبيل المشال لا الحصر بطبيعة الحال .

ولايفوتنا ذكر التقدم الهائل في مجالات على الفيزياء والكيمياء والفسيولوجيا والطب والهندسة الميكانيكية والكيميائية وعلم الفلك، وهو ما ادى على وجه التخصيص إلى تكوين مجموعة المعارف التي شكلت طاقم العلوم الإنسانية والعلوم الاجتاعية حول التاريخ في النصف الثاني من القرن التاسع عشر حتى نهايته.

### 1-1

يعكس هذا الجو الفكري الثقافي التقدم المذهبل الذي احرزته الانسانية أي الغرب المتقدم في ذلك العصر ، وكان لابد وأن يحدث تأثيره البالغ في الهيكل الفكري والثقافي الغربي الموروث منذ القدم ، والذي تأكد في مرحلة أوروبا الإقطاعية حول الدول الملكية ، وقد تسلحت الطلائع السياسية والاجتاعية والعسكرية بالفلسفة المشالية المسيحية الأصل ، الكاثوليكية في الأساس ثم البروتستانية . أما في القطاع الشرقي والجنوبي الشرقي من أوروبا فإن هذه الطلائع تسلحت بمذاهب الكنائس الأرثوذكسية الوطنية وريشة الكنيسة البيزنطية وسائر الكنائس الأرثوذكسية التي تكونت ابتداءً من الكرازة المؤسية في مصر القبطية .

كانت هذه فكرة أو إيدلوجية المجتمع التقليدي وهي فلسفة مثالية جوهرها ديني ، ونظرتها جامدة إلى الواقع التاريخي ولم تكن تؤمن في الأساس بالصيرورة ولا بالتطور إلا بشكل رمزي أو واقعي سياسي يسجل الأحداث دون رؤية واضحة للعملية التاريخية في مجموعها .

ثم جاءت الاكتشافات البحرية تفتح العالم باسم أوروبا السيحية ؛ وبدأ بعد ذلك عصر الاكتشافات العلمية الكبرى وخاصة في علم الفيزياء وعلم الفلك وعلوم الرياضيات وما ترتب عليها من تقدم الهندسة والتكنولوجيا الحربية ـ وهو الانقلاب العلمي الذي أدى إلى فتح المجال أمام نقد الفكر التقليدي وإرساء بدايات الفكر العلمي الذي تطور إلى فكر علماني في فلسفة عصر التنوير في فرنسا وألمانيا الذي تلا عصر النهضة ابتداء من إيطاليا ، وتواكبت هاتان العمليتان تواكبا عضويا مع الشورة الصناعية في إنجلترا وتكوين الفلسفة السياسية الليبرالية والديمقراطية الأوتوقراطية فيها ، إلى غير ذلك من معالم التغيير التاريخي الهائل .

وكانت الخلاصة هي التحول من جمود الفلسفة التقليدية والعقلية الدينية التراثية والموقف الوضعي في الجو الفكري والثقافي العام ، إلى الجو الجديد الذي عرضنا له آنفا ، ألا وَهو الإيمان بفكر وفلسفة التطور .

ما علاقة هذا التناقض بالتحليل الذي نعرض له هنا ، أي ما علاقته بعملية تغيير العالم في عصرنا ؟

تكمن هذه العلاقة على وجه التحديد في أن التناقض الذي عرضنا

له قد أدى إلى سيطرة الفكر الجديد ـ أي إيديولوجية التقدم المبني على سرعة إنتشار السيطرة السياسية الأوروبية من ناحية ، وكذا على إتساع رقعة وأهمية الإكتشافات العلمية من ناحية أخرى ـ بسرعة فاثقة ، تعدت كل معدلات الانتقال من مرحلة فكرية إلى مرحلة تالية في كافة العصور السابقة . ولكن ، يبقى سؤ ال محير : أين ذهبت أركان وروافد وعصلة الفكر التقليدي السابق على فكر التقليد

\_ Y

أما على « الضفة الأخرى من النهر » ، أي في الشرق الحضاري ، فقد تطورت الحياة الفكرية الثقافية في جو مختلف ، يمكن أن يوصف بأنه رد فعل إستراتيجي للتوغل الغربي الذي أخذ شكل الطوفان ، كان الإشكال المركزي يتمثل في كيفية التعامل مع هذا الجديد الفاتح إلى حد لايؤ دي إلى القضاء المطلق على الخصوصية الحضارية والشخصية الوطنية وهذا ما عبرت عنه بشكل مبسط مقابلات مشل و الأصالة والتحديث » ، أو معركة « القديم والجديد » ، ومنذ وقت قريب « الأصولية والحداثة » . . إلخ .

أ) فقي العالم العربي والدائرة الإسلامية بعد حملة الغزو الفرنسية بقيادة بونابرت ما بين أعوام ( ١٧٩٨ - ١٨٠١ ) وما أحدثته من هزة عميقة في المجتمع والوجدان المصري ومما جلبته من معارف ومعلومات الثورتين الصناعية والبرجوازية ، طرح سؤ ال مزدوج : لم الانحدار منذ القرن الخامس عشر؟ ، ثم ما السبيل إلى النهضة ؟ .

وهنا تشعب الرد إلى تيارين كانا وما زالا هم التيارين التكوينين الرئيسين للفكر العربي الحديث والمعاصر .

# ١) الأصولية الإسلامية :

يقوم أساس « هذه الأصولية » التي بدأت انطلاقتها الجديدة على أيدي جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده على أساس العودة إلى مصادر الإيمان الخالصة من التحريفات التي يرى أنصار هذا التيار - أنها نتجت عن عصور الانحطاط . وسوف تسمح الحقائق الأولية بإقامة حوار مع العصور الجديدة بواسطة استخدام حذر ومستمر للعقل السليم ، إن المقصود هنا نوع من البراجماتية ، لا العقلانية ، غير أنها براجماتية توضع في إطار الإيمان الذي هو الإيديولوجية الوحيدة المقبولة على ماهي عليه عند مجموع الأمة . وكل مناقشة مقبولة ما دامت لاتتحول إلى صراع جدلي هادم للوحدة .

إن المصدر هنا هو الأساس الثقافي العام ، وبشكل أساس عنصره الديني التكويني ، والهدف هو إحياء عظمة الماضي بتشكيل الرصيد التاريخي بحيث ينسجم مع حاجات العصور الحديثة التي لايمكن تجاهلها . . وليس الهدف هو تقدم ينطلق من المعطيات المعاصرة .

ويتعين على الأصولية الإسلامية ـ كما يرى مفكر وها ـ أن تسمح بدمج الأفكار الجديدة والفعالة دون أن تطغى هذه الأخيرة ـ بسبب ذلك ـ عليها والتفسير الذي سيعطونه لها سيسير في اتجاه محافظ .

## ٢) العصرية الليبرالية:

يبدو هذا التيار الثاني غتلفا تماما ، فنقطة الانطلاق هنا ليست إلا نهضة الحضارة الغربية ، وسيكون التركيز على الفكر العلمي ، والعقلانية الفلسفية ، والليبرالية السياسية ، والهدف هو خلق مجتمع عصري مماثل لمجتمعات أوروبا وأمريكا الشهالية ، يسير نحو الأمام ، مع احتفاظه ، بالتقاليد المستمدة من الماضي والتي لاتحول دون بنائه .

ويضم هذا التيار اتجاهات مختلفة بدءا من الليبرالية المحافظة ( البرجوازية الريفية ) ، حتى الماركسية .

والمهم الذي يجب رصده هنا في هذين التيارين ، هو أن كل واحد فيها يتشابك في عقدة سوسيولوجية تعبر عن تطلعاته ورؤيته للعالم .

إن هذا التحليل الأساسي لتكوين الفكر العربي الحديث في مرحلة الهيمنة الأوروبية وتشعبه إلى اتجاهين تكوينين رئيسين سوف يتواجد بصور مختلفة في الدائرة الحضارية الإسلامية الآسيوية مالافريقية كلها ، وخاصة في تركيا وإيران والمنطقة الشهالية من شبه الجزيرة الهندية وماليزيا ، بينا اتخذت الصورة شكلا أقل وضوحا في الأقطار الإسلامية الإفريقية وفي إندونيسيا .

ب)وإذا نظرنا إلى الدائرة الثانية للشرق الحضاري ، دائرة آسيا حول \_\_\_ ١١٩ \_\_

الصين ـ وإلى الدائرة الحضارية الوسطى بين الدائرتين التكوينتين ـ أي شبه القارة الهندية ـ فسوف نجد موقفا مشابها في التكوين الأساسي وإن كان مختلفا بطبيعة الأمر من حيث تحققه الميداني .

ويرجع العامل الأساسي في هذا التايز الميداني إلى عمق المجال التاريخي ، أي إلى قوة الخصوصية الوطنية وقدرتها على صد الغزوة الغربية وإلى ذكاء التعامل معها والإفادة منها . ذلك أن الصين ، وكذلك كوريا واليابان وفيتنام تمثل كلها معاً منطقة فسيحة الرقعة تتكون من أمم بمعنى الكلمة أي مجتمعات وطنية متسقة إلى درجة بعيدة ، تميزت أيضا بالقدرة على الاستمراري التاريخي بدرجات متفاوتة ، ولكنها على كل حال أبعد بكثير من مجتمعات أوروبا ، وكذا المجتمعات القبلية والعرقية والقومية المتنوعة التي تكونت منها شبه القارة الهندية ، وجنوب غرب آسيا ، باستثناء إيران التي كيا قلنا هي إحدى الأمم الثلاث الأقدم في العالم إلى جانب مصر والصين .

ويأتي بعد هذا عامل طول المرحلة النزمنية للتلاحم والتصادم والتفاعل مع الغرب ، فاذا كان العالم العربي هو الذي مارس أطول مدة من هذا التفاعل الجدلي منذ القرن التاسع حتى اليوم - مما أشر ولايزال على حدة التناقضات من داخله ، فإن موجات الغزو لم تبدأ إلا اعتباراً من القرن الخامس عشر إلى جنوب آسيا ، ثم في القرن السادس عشر والقرن السابع عشر إلى جنوب شرق آسيا ، ولم تصل بمعنى الغزو إلى موانىء الصين إلا في القرن النامن عشر في اعقاب الإرساليات المدينية والعلمية في القرن السادس عشر ، وحيظيت

اليابان بمكانة متفردة حقا بين جميع أمم الشرق ، إذ لم يبدأ الفتسح المغربي الأمريكي الفعال إلا في عام ١٨٥٦ - أي عشرة قرون بعد الحرب الصليبية الأولى ضد العالم العربي - بعد مقدمات من محاولات الفتح الديني والتجاري المسلح التي أخذت تشق طريقها منذ القرن السادس عشر ولكنها كانت محدودة التأثير.

ولو درسنا تفاعل هذين العاملين - أي عمق المجال التاريخي ، ثم تفاوت مدد التفاعل مع التوغل الغربي لأدركنا السبب الحقيقي الذي جعل من منطقة شرق ووسط وجنوب شرق آسيا منطقة الصمود الأكبر في مواجهة سياسات الهيمنة السياسية والفكرية الغربية ، بينا كان جنوب آسيا أضعف بكثير أمامها . كما ندرك كيف كانت المنطقة الأولى أكثر مقدرة على التعامل مع معطيات التوغل الغربي والإفادة منها إلى حد التفوق عليها في حالة اليابان ، بينا كان الأمر في جنوب آسيا أقرب إلى حال العالم العربي والإسلامي في هذا المضار .

ونجد على سبيل المشال ان ثورة « ميجي » امبراطور اليابسان الإصلاحية عام ( ١٨٦٨ ) التي تأثرت إلى درجة هامة بدراسة تجربة عمد علي الرائدة في مصر - تواكب الموجة الأولى لشورات التحرر الوطني بقيادة الفلاحين وفئة المثقفين في الصين ( « ثورة البوكرن» و « ثورة التاي بنج » اللتين تمخضتا عن تأسيس حزب الكومنتانج عام « ١٩١١ » بقيادة صن يات صن ) ، بينا لم تفض التمردات المسلحة في جيش الهند الخاضع للإمبراطورية البريطانية إلى قيام حزب وطني

فعال هو حزب المؤتمر الوطني الهندي الاعندما نجح في الانتخابات وأصبح حاكما في ست ولايات في عام ١٩٣٧ ، في حين أنه تأسس في عام ١٨٨٥ في صورة جمعية تعليمية لتدريب الهنود على وظائف الادارة في الحكومة البريطانية.

-4

ابتداء من هذين التحليلين للأرضية التاريخية الغربية للفكر والثقافة في عالمنا المعاصر، نستطيع أن نرسم رويدا رويدا صورة التفاعل القائم بين هذين المسارين، مستهدفين من وراء ذلك تبين الإمكانات ومعرفة المسالك التي يمكن أن تؤدي إلى ترشيد عملية تغيير العالم.

### 1 - 4

لقد رأينا كيف اتسم الفكر والثقافة في الغرب المهيمن بإيديولوجية التقدم المواكبة لسيطرة الغرب على كافة أنحاء المعمورة منذ قرابة قرن من الزمن ، وبدهي أن إندلاع حركات التحرر الوطني في مطلع القرن التاسع عشر واشتداد أوارها عبر هذا القرن حتى مستهل القرن العشرين ، لاسيا وأنها اتخذت شكل الحرب التحريرية المعلنة في الربع الأخير من القرن التاسع عشر كها حدث في مصر والهند وإيران والصين ، بل وقبل ذلك في بعض المناطق ( المغرب والجزائر خاصة ) ، كان لابد وأن يؤ ثر على هذه الإيديولوجية السائدة المطمئنة .

ويتعين علينا إمعان النظر والفكر في ذلك التأثير نظرا الأهميته القصوى في صياغة المسار الجديد للفكر السائد في الغرب الذي تحول من إيديولوجية التقدم بما انطوت عليه من إيجابيات بالغة إلى الفكر السالب الرافض الذي عبر عن أزمة الهيمنة الغربية في عصرنا

ففي داخل الغرب المهيمن نفسه اتخذت الجدلية الاجتاعية شكل صراع الطبقات داخل كل دولة من دوله ، كها اتخذت شكل الحرب بين هذه الدول ذاتها ، وفي نقطة الالتقاء بين الفترة الكلاسيكية والفترة الممتدة بين أعوام ( ١٩٣٩ ـ ١٩٤٥ ) انفردت دولة أوروبية هي روسيا بنهج مسار مغاير ، وأنشأت سلطة اشتراكية .

وكانت تلك هي الدائرة الداخلية للغرب المهيمن ، أما الدائرة الخارجية ، أي العالم التابع ، فالعملية التي تحدث فيها منذ بدايات الاختراق الغربي تأخذ شكل عملية تحضر تتجه فيها الحركات الوطنية إلى استهداف تحقيق التحرر الوطني بوصفه شرطا لا غنى عنه للنهضة وبناء الأمة طبقا لما إذا كانت الدول المنغمسة في هذه العملية دولا قومية قديمة أو تكوينات لدول قومية جديدة .

إن عملية التحضر هذه تتضمن مرحلتين: المرحلة الأولى هي الاستقلال الشكلي حيث تبدو الثورة الوطنية كافية لمواجهة استعمار محدود المدى والاختراق، أما المرحلة الثانية فانها تسعى إلى أن تجمع بين الثورة الوطنية أو التحرر الوطني والثورة الاجتاعية الاشتراكية، إن الوجود المتزامين لما كان يعتبر في التحليل الكلاسبيكي طورين

تاريخيين يمدنا بمفتاح فهم هذه « الرقعة » التي كانت بالأمس مجالا تابعا ، وأصبحت اليوم الساحة الرئيسة لحركات التحرر والحركات الثورية . إن العنصر الرئيسي في هذه الحركة على النطاق العالمي هو نهضة الشرق \_ آسيا وإفريقيا \_ من جديد ، وهي نهضة أسهمت في إحياء الديناميات القارية في أمريكا اللاتينية ، كما أسهمت في تطوير حركات اجتاعية وسياسية من طراز جديد في الغرب ذاته .

إذن جاء الوقت الذي بدأت فيه ريح الشرق تتغلب على ريح الغرب ، وقد شرع الشرق فعلا يمسك بزمام المبادرة التاريخية . . ألم يصدر النداء الجديد القائل « إن العالم واحد » عن الصين هذه المرة ؟ .

ولكن هذه المبادرة ذاتها عملية جدلية ، تتفاعل مع الجدلية الاجتاعية للغرب ، الذي قد يكون في حالة انحسار ، ولكنه ليس بالقطع في حالة احتضار ، ومن الهام بل والأكثر أهمية أن يتم التفريق بين إمساك الشرق بزمام المبادرة وبين العمل كبديل .

ومن قلب الغرب ذاته ، تبرز شهادة جديدة على هذه الحركة المزدوجة ، أزمة الغرب ونهضة الشرق ، ألا وهي الاتجاهات القلقة والمضطربة التي تتبدى لدى الشباب في دول الغرب الصناعية المتقدمة ، والتي تعبر عن نفسها في النزعة اليوتوبية ، والشعور المفعم بالياس ، والارتحال المستمر .

إن الجيل الذي أنشأ الجبهات الشعبية ، وقاوم الفاشية والنازية ،

ودفع قدما سياسة تصفية الاستعار ثم قبل صيغة يالتا وطورها في صيغ التعايش السلمي والوفاق ، واستوعب اقتصاديات الماركسية و«علم أمراض النفس» . . هذا الجيل هو الذي يقبض اليوم على زمام الأمور في الغرب ، ويحتل المناصب الرئيسة في الجهاز الثقافي ، ويتحتم عليه بالتالي أن يحدد ثمن بقائه ، ويتولى مهمة وضع الحدود التي يفرضها هو نفسه .

ولكن جاء الآن جيل جديد لا تعني يالتا بالنسبة له أكثر من موقع على الخريطة ، أو ذكرى حدث تاريخي ، وهذا الجيل الجديد يجد عالما تتركز جدليته في شبكة من علاقات القوى بين الدول القومية والكتل العالمية ، ويشعر أبناء ذلك الجيل بأنهم أكثر قوة ولكنهم مثقلون بالقيود ، وقوتهم نابعة من مزيج من سياسات ضبط النسل والتقدم المادي في الحياة اليومية ، كما تنبع من التوسع في الحريات العامة والخاصة ( الجنس - حرية العقيدة الدينية - الإيديولوجيات السياسية ) . ولذا فكل شيء يبدو ممكنا أمام ذلك الجيل إذا أمكن إزالة العقبات ، وهنا تصطبغ اليوتوبية بالفوضوية .

إن تحرك الشباب في الغرب يتخذ شكل العنف الانتقادي ضد. الجيل الأكبر، ولقد اعتبر هذا الشكل بمثابة ظاهرة، غير أنه يندر أن تحدث عملية تنقيب جادة عن سبب السدود والقيود التي يستنكرها الجيل الشاب بحق، ومع ذلك يقدم الشباب أنفسهم التفسير، وبعد تجاوز العقبات يطرحون أسئلة تتعلق بالأزمة الكبرى التي أشرنا إليها، أي بالحركة المزدوجة « نهضة الشرق وأزمة الغرب » .

لماذا كان سفك الدماء في فيتنام في الوقت الذي تستطيع فيه الذئاب أن تتعايش سلميا ؟ لماذا نشوه كوكبنا الأرضي رغم أن وسائلنا قادرة على جعله مكانا صالحا للعيش فيه ؟ لماذا نجد أنفسنا نرزح تحت وطأة نظام محافظ بينا من اليسير الإيمان بنظام جديد للقيم الجدلية يضيء المستقبل ، وفي كلمة ، لماذا نرفض تعلم دروس تلك الحضارة الأخرى للشرق \_ الذي يتعين أن نصل إلى اتفاق معه ؟ ولماذا الإصرار على رفع شعارات الإنسانية العالمية بينا نحن مستمرون في بناء المقابر الجماعية في نفس اللحظة التي نتحدث فيها عن الآخرين ؟

7-4

ومع هذا لاتزال مسألة الإيديولوجية السائدة أي الفكر والثقافة المهيمنة المؤثرة النابعة من مركز القوة في العالم قائمة ، وقد وصفنا هذه الإيديولوجية بأنها وصلت إلى حالة التردي إذ أدارت ظهرها للجدلية التاريخية وفلسفة التقدم ، رغم حدودها وأصبحت تتمثل في الفكر السالب ـ الرافض في العالم الغربي الرأسهالي .

ولكن أين يتعين البحث عن هذه الإيديولوجية السائدة ؟ مما لاريب فيه أن البحث عن العناصر التكوينية لإشكال الإيديولوجية السائدة انما يتجه إلى مجال الجدلية الاجتاعية للعالم الواقعي ، وسوف يبرز على هذا النحو إشكال الإيديولوجية السائدة من خلال دراسة القسات المحددة للعالم الواقعي في عصرنا ، وبوجه عام فإنها سوف تكتسب عدة أشكال وأنماط لكنها سوف تدور كلها حول واحد من

إختيارين مركزيين : المحافظة والتغيير .

وتمثل المحافظة العنصر المركزي في الإيديولوجية السائدة ، وفي كل الإيديولوجيات السائدة ـ مع التسليم بأن كل إيديولوجية سائدة تفترض طرق الإبقاء عليها ، وتتعلق القضية هنا بنوعية الإجابات التي سوف ترد بها ( الإيديولوجية ) السائدة على الأسئلة التي تطرحها الأزمة في حقبة الحركة المزدوجة للتاريخ ، من أجل ضهان المحافظة على الأمر الواقع ولكن اختيار التمسك بالأمر الواقع سوف يعني في نهاية الشوط إختيار موقف الجمود في مواجهة عالم يتحرك في كل الاتجاهات . . أي عالم يتغير .

من وجهة النظر الأخرى لن يكون بالاستطاعة تجميد الأوضاع بالمعنى الحرفي للكلمة ، ومن ثم تغدو المشكلة هي « التغيير المتكامل » مع ضيان ألا يكون لهذا التغيير آثار بنيوية على حركة العالم الواقعي ، وهنا يمكن التسلح بفلسفة التاريخ المثالية ولاسيا في شكلها الديالكتيكي الذي أضفاه عليها هيجل ، ولكن الانتقادات الماركسية قوضت بعنف مصداقية تلك الفلسفة في تفسير الحركة بالرغم من احتفاظها بمفهوم الحركة التقدمية للتاريخ في شكل المادية الجدلية ، كما أن إيقاع حركة التاريخ إزداد قوة مما جعل الحركة والتغيير يجدثان بمعدل متسارع .

ولهذا يحسن الاقتراب من هذه الحركة ومعالجتها إما باتخاذ موقف إيجابي ، بمعنى أنها مشروع ينطلق إلى الأمام ، وإما عن طريق ما

يمكن أن يسمى « التنقيب المستقبلي التفسيري » .

لكن أوجه التناقض وعدم الاتساق العديدة في حركة المجتمعات (في أعقاب حربين عالميتين ـ نهضة الشرق ـ التغسير العلمي والتكنولوجي ـ تصلب الأشكال السياسية للدولة . . . الخ ) تكشف عن أنه يصعب إقامة علاقة مستمرة بين « المُشُل » سواء اتسمت بالطابع الواقعي أو اتخذت صورة يوتوبية ، وبين تحقيق تلك المثل في العالم المعاصر ، ولذا يمكن أن تتحقق التغييرات المرغوب فيها عن طريق الإرادة الذاتية الواعية لأولئك الذين حلوا لواءها ، أكثر من إمكانية تحقيقها نتيجة للمارسة العملية في العالم الواقعي الراهن في إطار توازن القوى العالم المتعارف عليه .

ومجمل القول فإن المشكلة تتلخص في السؤ ال التالي: كيف يمكن إحداث « تغيير مثالي » ؟ والإجابة تتمشل في : أن سلاح « النزعة النقدية » هو القاعدة الذهبية هنا على أن لايكون بديلا لنقد السلاح نفسه أو الأداة نفسها .

يتيح ذلك مرة أخرى استبعاد أي تحليل للعالم الواقعي على أساس وضعي أو تجريبي أو براجماتي ، وسوف يصبح كل شيء ممكنا على أساس من الإرادة الواعية .

إن الإسهام الذي تقدمه هذه الرؤية في إشكال التغيير هو إدخال الوظيفية في الخطوة المنطقية التي تأخذ التاريخ من نطاق المشروع إلى نطاق العمل.

فالأسطورة والإنسان الجامدة ، وسلالم الآتماط بوصفها معرفة « دوجماطيقية » تعني أن كل شيء يمكن ويجب أن يتنبأ به ويحسب ويوضع ويبرمج في برامج .

ويقودنا ذلك إلى السؤال التالي: إلى أي مدى تتصارع « المحافظة » و « التغيير » باعتبار أن كليها يحاول أن يعالج التناقض المركزي في إشكال الإيديولوجية السائدة المعاصرة ؟ هل تربطها علاقة تعارض أبدي ؟ أم أن تعارضها ليس من قبيل الخصومة التي لا لقاء معها ؟

الحق إن الذين يدافعون عن المحافظة ، أي عن الأمر الواقع ، يدافعون عن « الثبات » ، ولكن هذا الثبات لم يعد هو الثبات الذي عرفناه عند القديس توماس الأكويني ، أي الجمود .

لقد أصبح الثبات الآن يفهم باعتباره قائما على قاعدة السير إلى الأمام في العلوم الطبيعية والاجتاعية والإنسانية ، كما أنه يفهم على أساس الإيمان بالشمولية ، اندماجية كانت أم جدلية . إن الثبات في عصرنا يقدم نفسه بوصفه عملية بنيوية في الأساس ، وأن إيمانه بالشمولية والبنيوية ومعطياته غير المحددة حول صيرورة عالم الظواهر يسمح بالتعددية ، ولكن في إطار نزعة توحيدية ثابتة هي في آن واحد : تاريخية ومناهضة للتاريخية ، وديناميكية ومعادية للثورية .

ومن الواضح الآن أن أسلوبي ( المحافظة ) و ( التغيير ) يصبان في

نفس الإتجاه ، فإذا كانت البنيوية تشكل إطار العمل الرئيس للإيديولوجية السائدة المعاصرة ، فإن عليها مع ذلك أن تسعى إلى التكيف مع المارسة العملية . ويكمن هذا التكيف في توفير إجراء يسمح بإمكانية التغير النظري دون ربط جذور هذا التغير بالحركة الديناميكية للعالم الواقعي لأن ذلك هو هدف البرنامج الوظيفي ، فإذا نظرتا إلى ( الوظيفية » بهذه الطريقة نجدها تكمل الفلسفة الوضعية الجديدة الثابتة للمدرسة البنيوية ، بإضافة عنصر اختياري إرادي يتمثل في نزعة إيمان جديدة قادرة على كسب القلوب .

ولايعد هذا التناقض الشكلي ، تناقضا في الأساس التكويني ، أي في جناحي الإيديولوجية السائدة المعاصرة لأن كلا منهما يكمل الآخر على نحو جدير بالإعجاب حقا .

هذا الاتجاه للتلاقي يصبح واضحا إذا نظرنا إلى المسرح الثقافي عن قرب ، خاصة في أوروبا ، فهناك دعاة النبيوية الماركسية التي تندرج كلية في الخطوط العامة للإيديولوجية السائدة ، وهم مثقفو الجناح اليساري التقليديون وغير العضويين . وقد ركزنا على دعاة البنيوية الماركسية ، وهم المتنكرون للإيجابية التاريخية الهائلة التي حققتها المجتمعات الاشتراكية ، على تنوعها ، ورغم تناقضاتها ، وهي الإيجابية التي يعترف بها دوما بشكل مبدئي اليسار الوطني في كافة أنحاء العالم ، وخاصة في مجتمعات ودول الشرق الحضاري والقارات الثلاث .

إن مثل تلك التخريجات تساعد الطبقة المسيطرة في دول الغرب الرأسهالية (القطاع الصناعي) المتقدم أعظم المساعدة في لحظة الأزمة الحضارية التي ترزح تحت وطأتها الآن المراكز المهيمنة القديمة .

وفي وسع المرء أن يستخلص من هذا التحليل للإيديول وجية السائدة المعاصرة سمة عامة ، هي : الفكر السلبي الرافض ؛ الرافض للاعتراف بالواقع ، والمارسة العملية وبجدلية « المادي » . فنزعة الإيمان البنيوية الجديدة بتقسياتها الوظيفية تجعل تماسك الخصوصية وشروطها - في مواجهة حركة الواقع - أمرا ممكنا ، وهذا الفكر السلبي يقدم بوصفه الإطار فوق - البنيوي الأكثر عمومية للعالم .

هكذا عدنا للعالمية وجها لوجه مرة أخرى ، فها دام الغرب قد اعتقد ولايزال يعتقد أنه هو العالم ، بل ومركز العالم في آن واحد ، فإنه يفرض إيديولوجيته السائدة فرضا بوصفها إيديولوجية كل المجتمعات ، وعلى هذا النحو تقع أزمة الغرب في قلب الإيديولوجية السائدة المعاصرة ، أي الفكر السلبي الخاص بالنزعة البنيوية الوظيفية الجديدة . ويترتب على ذلك أن الإيديولوجية السائدة لم تعد عالمية ، ولم يعد من المكن إضفاء الصفة العالمية عليها ، ولعل خير الأمثلة على ذلك الثورة الصينية ونهضة اليابان والعالم الإسلامي وفي قلبه العالم العربي ، ففي هذه المناطق وغيرها تعتقد الشعوب في أشياء مختلفة ، وتنشغل بالموروث عن الأسلاف وبالجديد في وقت واحد .

فالإيديولوجية السائدة إذن تمثل إيديولوجية قطاع واحد من العالم ليس إلا ، وهو القطاع الذي لايزال مهيمنا ، ولكن العصر الذي يبدأ الآن سوف يجلب معه تغييرات هائلة ، لأن الفكر السلبي الرافض ليس أكثر من فكر إقليمي .

ولكن التراث الغربي ذاته يحتوي أيضا على « النزعة العقلانية النقدية » للروح العلمية الحديثة ، كما يحتوي على « المثل » التي سبق أن رفعت الثورات لواءها ، وهذه هي نقطة الاتصال أو الالتقاء بين الغرب الحضاري ، والشرق الحضاري ، وهنا يكمن الوعد بعلاقة جدلية أصيلة بين القطاعين .

## 4-4

ولو سلطنا الأضواء على تحليل الجديد العصري في حركات الفكر والثقافة المؤثرة في مجتمعات الشرق الحضاري والقارات الشلاث ، لتوصلنا إلى الصورة التالية بشكل اتجاهي :

أ) إن الجو السائد ، الذي تلتقي في إطاره جميع مدارس الفكر والعمل هو جو الحركة والصيرورة ، أي الإيمان بالمستقبل التاريخي ، سواء أكان هذا الإيمان التاريخي يعتبر أن المستقبل سوف يتخذ صورة أكثر تقدما من ماض كان زاهرا ، أم كان يعتبر أن العوامل الإيجابية المتواجدة في قلب التناقضات الآنية \_ مثل التزايد الاطرادي لكافة المؤشرات الاجتاعية ، بما في ذلك الانفجار السكاني \_ سوف تمكن قيادات وطنية تقدمية واعية جديدة من صياغة أنماط متقدمة ناجحة قيادات وطنية تقدمية واعية جديدة من صياغة أنماط متقدمة ناجحة

من المجتمعات تحل محل المجتمعات التابعة العاجزة في القــارات. الثلاث .

إن هذا الفريق الثاني هو الذي يسود معظم الطبقات السياسية في القارات الثلاث ؛ كما أن أفكاره لا تنأي كثيرا عن المفهوم الجدلي التاريخي ، بل تكاد تمتزج به في غالبية الأحيان .

ب ) كما أن أنصار هذين الاتجاهين الرئيسين ، ولنقل اتجاه الأصولية واتجاه التحديث الوطني ـ يتفقان على ضرورة التمسك بسلم معياري من القيم الفلسفية والأخلاقية ، أي أن كليهما يرفض رفضا قاطعا موقف الانغلاق على الذات الفردية ، والتنكر للرابطة الجماعية ، وخاصة الوطن والأسرة والثقافة الوطنية والدين .

نحن إذن في بؤرة غاية في الثراء من المؤثرات المعنوية والروحية تغلم الحسركة السياسية والاجتاعية وتزيدها تأصيلا وفاعلية وتكاملا.

- ) ثم إن هذين الاتجاهين يتفقان أيضا على ضرورة الاعتهاد على الذات ، مما يفرض على روادهما فرضا الاتجاه نحو صياغة المستقبل من خلال مشروع كبير ، وطنيا كان أم حضاريا ، حسب الظروف والقدرات .

تتمثل هنا إذن البؤ رة الحية المتأججة ، بكل ما تنطوي عليه هذه الكلمة من معان ، القادرة على الإبداع والتجديد والتغيير . ونؤكد

ثانية أنها تتحرك في اتجاه التلاقي الموضوعي مع قطاعات واسعة من القطاع الاشتراكي في المجتمعات المعاصرة ، لنفس الأسباب التي ذكرناها مرارا وتكرارا في الفصول السابقة .



# الفصهل الشامن في التساؤل الفلسفي والإيماني

١ - إن تراجع مكانة الدين في المجتمعات الصناعية المتقدمة ، وزوال دور الفلسفة في حياة البشرية في هذه المجتمعات ، كانا يمثلان جزءاً هاماً من الرؤية المستقبلية النابعة من أوروبا الصناعية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر على وجمه التحديد ، وذلك تحت التأثير الهائل للاكتشافات العلمية ، وتطبيقاتها التكنولوجية التي حاصرت مجال الإيمان وكادت تقضي على « الفلسفة الأولى » أي فلسفة ما بعد الطبيعة .

وكان الأمر على عكس ذلك تماما ، كما بينا ، في مجال الشرق الحضاري ، خاصة : فقد تشكل الاتجاهان الرئيسان للفكر الحديث في آسيا وإفريقيا من اتجاه أصولي أي العودة إلى الجدور التاريخية التكوينية الأصيلة ، سواء أكانت هذه الأصولية دينية في المناطق والبلدان التي يحتل فيها الدين مكانة هامة ذات جذور تاريخية ، أم كانت على شكل الفلسفة الحضارية أو الوطنية الشاملة ، كما هو ألحال في المجتمعات التي تلعب فيها نظمها الفلسفية الخاصة الدور الرئيسي في الفكر والثقافة الوطنية مثل فلسفة كونفوشيوس في الصين ، وأجزاء واسعة من شرق آسيا ، ومذهب أو فكر الد «شين تو» في اليابان . ثم اتجاه التحديث الوطني الذي حاول أن يفيد إفادة تو» في اليابان . ثم اتجاه التحديث الوطني الذي حاول أن يفيد إفادة

نقدية تحليلية واعية من دروس الثورات الصناعية والبرجوازية في الغرب الأوروبي ، وذلك بغية التعجيل في عملية تجاوز آثار عصور الاضمحلال واختصار الطريق المؤدي إلى حياة عصرية .

أما أمريكا اللاتينية فقد كانت تمر خلال القرن التاسع عشر بعصر التحرر من هيمنة إسبانيا والبرتغال التاريخية ، حول رمز سيمون بوليفار العظيم . وقد اقتضى هذا الأمر أن يتجمه العمديد من قادة السياسة والفكر والسلاح والاقتصاد إلى الفلسفة الوضعية التي قال بها أوجست كونت والتي امتزجت فيها مفاهيم الفلسفة العلمية والعقلانية من ناحية ، والابتعاد عن المدين أو التنكر له من ناحية أخرى تحت شعار المعاصرة والعالمية . هذا وقد ظل السواد الأعظم من جاهير الشعب ، وكذا جزء هام من الطبقات المتوسطة والشرية ملتفاً حول الدين المسيحي الكاثوليكي ، ولكن بشكل محافظ تراثي لم يستطع قيادة الثورات التي انتهت إلى تأسيس نظام الحكم الجديد في المكسيك بشكل خاص ، وكذلك بعض دول القطاع الإسباني في أمريكا الوسطى والجنوبية ، وقد احتلت البرازيل العملاقة مكانة وسطى في هذا المجال .

٢ - ثم كان التقدم الهائل في تكنولوجيا الإنتاج في النصف الأول
 من القرن العشرين ، وتوحيد السوق العالمية ، أي باختصار شديد
 تحقيق عملية (عالمية العالم) التي شرحناها في الفصل الأول .

وقمد رأينا ـ في دراستنا للفكر والثقافة ـ كيف أثرت الأزمة ـ المعاددة المعادد

الاقتصادية العالمية ، ثم حرب أعوام ١٩٣٩ - ١٩٤٥ في الفكر السائد ، والإيديولوجية المهيمنة ، وهي العملية التي أدت إلى ظهور اتجاهي الوضعية الجديدة ثم جاءت على أساسها البنيوية والوظيفية من ناحية ، فضلاً عن تعميق الفلسفة الفردية الذاتية التي أدت إلى بعث الفلسفة الوجودية ، وهي التي مزجت بين فلسفة الظاهرة القائمة على أساس الوضعية الجديدة ، وبين الذاتية والفردية المتفشية بشكل لم يسبق له مثيل في المجتمعات الرأسيالية بعد إعادة بنائها في الحبسينات .

ثم جاءت مرحلة إدراك القطاعات الأوسع من هذه المجتمعات كما قلنا ، للحدود التي لامضر منها لعملية الإنتاج والاستهلاك والاستمتاع . وقد أدى ذلك إلى تكوين ، الفكر السالب الرافض المهيمن ، ولكنه أدى أيضا ، وهذا بيت القصيد ، إلى عودة التساؤ ل الفلسفي بشكل حاد ، وهو تساؤ ل اتبسع هذه المرة ليضم أوسع الجاهير . . . رجل الشارع في حياته اليومية من خلال وسائل الاتصال الجاهيري ، وخاصة الإذاعة والتليفزيون والسينا .

وعادت الفلسفة ـ بعد أن أكد أهم المفكرين منذ قرن مضى أن عصرها قد ولى وأدبر ، فلا حاجة إليها ، ولامستقبل لها ليتهم شاهدوا صحوة الفكر الفلسفي في عصرنا ، والعود إلى طرح التساؤ لات الرئيسة للفلسفة الأولى : ما الإنسان ؟ ما العالم ؟ ما الحياة ؟ ما الزمان ؟ ما التاريخ ؟ ما هو مغزى الوجود ؟ وفوق هذا

وذاك من أين ؟ وإلى أين ؟ أي ماهي مكانة التعدي والتعالى ؟

أسئلة ملحة ، كان لابد أن تقود إلى مجال التعالي ، إلى ساحـة الايمان .

٣ ـ هكذا كانت ، ولايزال الإشكال الجدلي في تاريخ عالمنا المعاصر ، وكأنه يعيد التساؤلات المركزية الجذرية التكوينية لحياة الإنسانية إلى مكانة الصدارة بعد طول غياب .

لقد آشر رجال الإعلام في الغرب التركيز على حركة الإحياء الإسلامي الحضاري والسياسي في السنوات الأخيرة ، وهو أمر واقع بشكل مؤكد ، على تنوع مدارسه واتجاهاته ، ثم بدأت الأنظار تتجه في كافة المجتمعات إلى أن هذه الظاهرة ، أي ظاهرة الإحياء الديني تشمل كافة المجتمعات والمناطق الجيور ثقافية والدواثر الحضارية: فالعودة إلى الأصولية المسيحية الكاثوليكية منذ ربع قرن بدءاً من البابا يوحنا الثالث والعشرين حتى البابا الحالي يوحنا بول الثاني ، وصدى هذه العودة بين مئات الملايين من البشر في أمريكا اللاتينية وأوروبا ، يواكبان صحوة الأصولية المسيحية البروتستانتية في الولايات المتحدة خاصة في عهد الرئيس ريجان ، كما أن الأصولية اليهودية المتمركزة حول جبهة ليكود في إسرائيل والدولة الإسرائيلية ذاتها ، كانت هي الأساس في شراسة العدوان الحربي والسياسي الصهيوني الذي ماكان له أن يتحقق ويستمر إلا على أساس قاعدة واسعة من التأييد الجماهيري المنبثق من فكر ديني .

ثم إن إحياء الهندوسية بشكل قوي مهيمن في الهند استثار ردود فعل دفاعية من جانب الجهاعات الثقافية والوطنية والدينية الأخرى المتعايشة في إطار دولة الاتحاد الهندي ، أي أن الأصولية تستثير أصولية مضادة بطبيعة الأمر .

وبلغ الأمر حداً مؤسفاً داخيل الدائرة الحضارية \_ الثقافية الإسلامية في حرب الخليج الدامية التي ماكان لها أن تتصل بهذه الصورة لولا تزايد فاعلية عامل الأصولية ، وردود الفعيل المترتبة عليها .

وهكذا نشهد صحوة الأديان في كافة أرجاء القارة الإفريقية ، جنباً إلى جنب مع إزدياد نفوذ وفاعلية البوذية بكافة مدارسها في القارة الآسيوية جمعاء . بل وفي بعض أنحاء أوروبا وأمريكا الشهالية .

ولابد ان يتجه التحليل إلى تدقيق النظر في أسباب هذه الصحوة العالمية الهائلة ـ في الغرب والشرق والقارات الثلاث ـ والتي بدأت تؤثر بشكل ملحوظ في الجيل الجديد خاصة من شعوب الدول الاشتراكية في الغرب بشكل واضح ، ليس فقط في بولندا ودول أوروبا الشرقية ، وإنما أيضا في القطاع الأوروبي من الاتحاد السوفيتي المنتمي إلى الدين المسيحي بمختلف مذاهبه الأرثوذوكسية ، والقطاع الآسيوي وخاصة آسيا الوسطى المنتمى إلى الدائرة والقطاع الآسيوي وخاصة آسيا الوسطى المنتمى إلى الدائرة الإسلامية ، فهل هذه الظاهرة العالمية الهائلة مجرد رد فعل لتأزم الحضارة الاستهلاكية في الغرب الرأسهالي ؟ أم أن لها جذوراً وأسباباً

أكثر عمقاً وأصالة ؟ ولكن الظاهرة ، كما قلنا ، عالمية الاتساع حقيقة ، وإن اتخذت في الشرق الحضاري ، وفي عموم القارات الثلاث مظهرها الأكثر بروزاً بشكل ساطع .

ويعود بنا التحليل إلى ماعرضنا له مراراً وتكراراً عن دور الفكر والثقافة الوطنية في حركة التحرر الوطنيي . ذلك أن هدف عملية التحرير لايقف عند حد الاستقلال الشكلي إلا بالنسبة للدول التي تقبل التبعية ، وكأنها قدر لافكاك منه ، أما الأمم ذات المكانة الحضارية والتـاريخية الواضحـة ، وهـي تمثــل القســم الأكبــر من المجموعة غير الغربية ، فإنها تعمل على تحقيق مشروع وطني في معظم الأحيان ، مكوناته سياسية \_ اقتصادية \_ اجتاعية في الأساس ، وكلها في حاجة إلى اتصال الرؤية في خصوصية الشخصية الوطنية ، أي ذاتية المجتمع الوطني على اختلاف طبقاته وفثاته واتجاهاته وكذا تناقضاتها وصراعاتها الداخلية ، إنه مجال الثقافة الوطنية على وجمه التحديد ، لعل من المفيد هنا أن نسجل أن فكرة إنشاء وزارة خاصة للثقافة ظهرت أولاً في روسيا السوفيتية بعد ثورة عام ١٩١٧ بغية تغيير وجهة الإيديولوجية السائـدة ثم لم تتجـدد إلا عام ١٩٥٦ في مصر الثورة بالذات ، ثم إنتشرت إلى العديد من دول القارات الثلاث ، بل وسلكت فرنسا نفس المسلك اقتداء بمصر عام ١٩٥٩ بغية التباعد عن تأثير الثقافة والإعلام الأمريكيين ، وكان ذلك بقيادة ديجول وأندريه مالر و آنذاك .

والثقافة الوطنية بحر واسع ، يتناول قطاعـات وتيارات ومحـاور عديدة . كما أن مفهـوم الثقافـة الـوطنية يختلف باختـــلاف أنمــاط المجتمعات وخصوصية الأمم ، ولكن هذه العناصر المتعددة لابد وأن تندرج دوماً في إطار يؤ لف بينها ، يزيد من عرى ترابطها ، بحيث يصل أحياناً إلى درجة المزايدة ، وهــو أمـر طبيعــي في الاجتهــادات الإنسانية والسياسية معا في ظروف احتدام الصراع ، ولكن الحاجة إلى هذا الإطار قائمة لايمكن إنكارها من الناحيتين العملية والمنهجية معا . ومن هنا كان السعي إلى ذلك العنصر الذي يتسم بأكبر قدر من العمومية بحيث يصلح إطارا تجميعياً . وهذا العنصر ، إما أن يكون بشكل طبيعي موضوعي اللدين من حيث أنه يمثل الإيمان دون الطقوس التفصيلية وإما أن يكون الفلسفة الوطنية السائدة في المجتمعات التي لم تحتل فيها الأديان الرئيسة مكانة مهيمنة أوحتى مكانة وسيطة الأهمية كما هو الحال في الصين واليابان وكوريا وآسيا الشرقية والوسطى عموما .

ثم يأتي مستوى ثان من التحليل السببي: لو كان الأمر يتشعب على هذا النحو في ختلف المجتمعات من سعي إلى الدين أو الفلسفة الوطنية السائدة كإطار تجميعي شامل لتحقيق الذات الجهاعية للشعب والأمة ، فهل يقتصر الأمر على تحقيق أهداف تاريخية ذات طابع اجتاعي ؟ أم أن هناك بعداً آخر ؟

تختلف الاجتهادات والإجابات ، ولكن تاريخ الإنسانية في عموم

مظاهرها ، وتنوع وحداتها ، وعلى اختلاف مراحل تطور ذلك التاريخ يؤكد أن ظاهرة الإيمان تخاطب بعداً يتعدى البعد الآنى والاجتاعي معاً للإنسان . ذلك هو البعد الـذي يتمثـل في السعـي لإيجاد مغزى لحياة موقوتة بين حدي الميلاد والموت ، وسطكون يزداد تعقيداً ، وكأن تراكم المعلومات يضاعف من عمق الشعور بجهل حقيقة الكون ، ذلك أن « العلم » و« المعرفة » مجالان متايزان تماما في اجتهاد الإنسان ، فالعلم يمثل مجموعة ماتوصل إليه الإنسان من خلال التنقيب والتحليل والاكتشاف والاختراع والإبداع ، وكذلك النظريات والمذاهب المعبرة عن هذه العملية الكبيرة المتصلة التي تفتح أبوابها أمامه دون قيود أو حدود ، بينها تعنى المعرفة بمستوى العيان ، واستشعار مغىزى مالا يترتب بالضرورة على معمطيات البحمث العلمي ، وتشمل طريق التعالي ، أي مستوى العلاقة القائمة بين مستويين : مستوى الإنسان في الطبيعة ، ومستوى مابعد الطبيعة والإنسان ، دون أن يكون بينهما ترابط مباشر متسق . من هنا يتقوم الإيمان في حياة الإنسانية .

ثم يأتي الحدث المروع الفريد في تاريخ الإنسانية : فالإنسان الذي ظن أنه أصبح سيد مصيره ، ومصير كوكبه ، هو أيضا الإنسان الذي عرف أسرار الذرة ، وبلغ حد تصنيع الأسلحة النووية التي تراكمت اليوم في مختلف الترسانات إلى درجة تكفي للقضاء على كافة صور الحياة على وجه البسيطة عشرات المرات ، بل وفي تقدير

ted by the combine the samps are applied by registered versions,

حديث مائتي مرة ، وقد أثار هذا التهديد الجدي الشعور بالاقتراب من الموت في أية لحظة في كافة أنحاء العالم ، وخاصة بين شباب الدول المتقدمة . ولم يعد الموت حداً طبيعياً يفصل بين عالمين ، ولكنه تحول إلى ثمرة مباشرة لعمل الإنسان ، وإن كان الفاعل هذه المرة هو الجهاعات القيادية في عدد قليل من الدول الصناعية المتقدمة دونما وجهة إلا السيطرة أو الهيمنة أو في أحسن تقدير الحفاظ على المكانة المتميزة . وبديهي أن هذا التطور كان لابد وأن يضيف عمقاً جديداً لعودة « التعالى » والسعي إلى الإيمان والروحانية على أوسع نطاق .

عن انتشار هذه الظاهرة - أي العودة إلى التعالى والإيمان والروحانية - في المجتمعات التي لايلعب فيها الدين إلا دوراً ثانوياً جداً مثل الصين واليابان وكوريا وآسيا الشرقية والوسطى ؟

ذكرنا الأسباب الاجتاعية ، سواء تلك التي تترتب على حركة التقدم الصناعي المتسارع أو التي تواكب حركات وثورات التحرير . وذكرنا كذلك الخطر النووي وهو يلعب دوراً فريداً في اليابان بالذات ، شعباً ودولة ، إذ أن هذا السلاح لم يستعمل إلا مرتين منذ تصنيعه ضد مدينتي هيروشيا ونجازاكي اليابانيتين عام ١٩٤٥ .

ولكن هناك عاملاً ثالثاً يبدو اليوم مشتركاً بين الغالبية العظمى من الدول ـ الأمم ذات التكوين التاريخي الواضح ، ألا وهو العود إلى الأصولية بمعناها الوطني ـ الثقافي ـ الحضاري حسب الظروف : إن

ظاهرة الموجة الواسعة من حركات الأصولية الدينية التي ذكرناها آنفاً تمتزج في أحيان كثيرة بتأكيد معنى الشخصية الوطنية المتميزة في دوائرها الثقافية والحضارية التاريخية ، وقد عاد الاهتام بها بشكل ملحوظ في المرحلة الراهنة من التاريخ ، أي أن احتدام الصراع الدولي هو الذي يدفع بالدول - الأمم إلى التسلح بكافة إمكاناتها الكامنة والموروثة ، صيانة للذات الوطنية ، حتى تنفتح أبواب التطور السلمي والتغيير الجذري دون حروب . فالأصولية الدينية ، وكذا السياسية تبدو وكأنها الظاهرة الأكثر شيوعاً في عصرنا . وهي تشمل من حيث الثقافة الوطنية بعد الدين في المجتمعات التي يتمتع فيها الدين بمكانة تاريخية ثابتة أو تتخذ شكل الفلسفة الوطنية الشاملة في النوع الآخر من المجتمعات في آسيا الوسطى والشرقية .

إلا أن العودة إلى « التعالى والإيمان والروحية » في النوع الثاني من المجتمعات تمتزج بشكل تكويني وثيق بالبعد السياسي الوطني كها هو الحال في عملية الجمع بين فكر ماوتسي تونج وفلسفة كونفوشيوس في الصين بقيادة وينج شياوينج ، وبين معاني وقيم ديانات ومذاهب وفلسفات التراث الياباني القديم والوسيط مع فلسفة « مدرسة » « زين » البوذية في إطار شعار « اليابان رقم (١) » الذي يتمثل في نوع القيادة السياسية الجديدة لرئيس الوزراء الحالي ناكاسوني ، وهناك أمثلة موازية في دولتي كوريا وجنوب شرقي آسيا .

فالعودة إلى الجذور إذن هي الظاهرة الرئيسـة في مجـال الفلسفـة

والدين في عصرنا ، حيث تتجه إلى الأبداع الذاتي في مجالات الفكر والثقافة والعلوم والفنون ، وبشكل أقرب إلى نفوس الجماهير الواسعة فتغذي نزعة التعالي حول محوريها الديني والفلسفي حسب نوعية المجتمعات ، وظروف تطورها .

وقد أوجزنا في هذا الفصل ، إذ أن العديد من هذه المعاني يتداخل مع التحليل الذي قدمنا في الفصل الخناص « بالثقافة والفكر » . بصفة خاصة ، ولأن تلك المعاني سوف تلعب دوراً تكوينياً هاماً في الباب التالي (الثالث) من بحثنا، تنقيباً عن المحاور الاتجاهية التي سوف تحدد وجهة تغيير العالم .



## الفصيل التاسع الستبلطية الاجتماعية

لقد تدرجنا في التحليل النقدي والاتجاهي معا، للمجالات المختلفة التي تتبدى فيها مختلف نواحي الحركة الاجتاعية في عالمنا اليوم، على اختلاف دوائره وأنظمته. وفي الكثير من الأحيان، كانت موضوعات السلطة، وعلاقات القوى، والهيمنة، والتحرر، ومعان أخرى تمت إلى صلب موضوع السلطة في المجتمع، وفي دائرة العالم تواكب هذه التحليلات. وبديهي أنه أصبح لزاماً علينا أن نعرض لهذا الموضوع بشكل متخصص في هذين الفصلين الأخيرين من الباب الثاني النقدي التحليلي، لتجميع الخيوط بحيث تكتمل الصورة وتتسق مكوناتها.

#### -1-

وقد اخترنا مصطلح ( السلطة الاجتاعية ) لوصف هيكل تركيز القرار السياسي في الدائرة الداخلية للجدلية الاجتاعية \_ وهو ما يعنى بحوضوع الدولة والشعب داخل كل مجتمع يتمتع بشخصية متخصصة على صورة الأمة \_ الوطن .

ونضيف بادىء ذي بدء أن الدائسرة الأخسرى ، أي الدائسرة الخارجية ، للجدلية الاجتاعية هي التي تعنى بدراسة علاقات القوى بين الدول التي يتشكل منها النظام العالمي ، وسوف نعسرض لهله

الدائرة الخارجية ، الأكثر عمومية وشمىولاً ، والتي تلعب الجيور سياسة في قلبها الدور المركزي في تفاعل متصل بالعالم الحضاري ، في الفصل التالي والأخير من هذا الباب .

- Y -

ويثير هذا التقسيم للجدلية الاجتاعية أي العملية الجدلية للتطور التاريخي للمجتمعات البشرية تساؤ لا له أهمية من حيث تحديد وحدات التحليل والعمل ». ذلك أن دراسة التطور التاريخي تتايز عن دراسة التجمعات الصغيرة من الأفراد ، فهي تسعى دوما إلى التركيز على وحدات التجمع القادرة على التأثير ، دون بجرد كونها مثار اهتام من المحلل فحسب . فإذا نظرنا إلى العالم ، بعد أن تحققت عالمية العالم وإدراك الإنسان المعاصر لهذه العالمية منذ وقت قريب كها ذكرنا آنفاً ، فإننا نستطيع أن نميز بين خمسة مستويات رئيسة أو خمس نوعيات من وحدات التحليل والعمل ، منها ثلاث تحتال مركز الصدارة في ترتيب سلم الأهمية من حيث الفاعلية التاريخية .

1 - 4

أ - الأطر الحضارية: هذه هي الدائرة الخارجية الأكثر عمومية والتي نعرفها على أساس منهج جوزيف نيدهام بدائرة الحضارة الهندو - آرية ، ودائرة الحضارة الآسيوية حول الصين .

ب ـ المناطق الجيو ـ ثقافية : إنها الدائـرة الوسيطـة وهـي غالبـا ــ ١٤٧ ــ

متداخلة على نحو مشوش مع الدائرة الحضارية ، ويمكن بشكل متوسع تحديد المناطق الثقافية التالية :

١ - داخل الدائرة الحضارية الهندو - آرية .

ـ العصور المصرية والفارسية القديمـة والعصـور القديمـة في بلاد الرافدين .

ـ العصور الإغريقية والرومانية القديمة .

ـ المنطقة الثقافية الأوروبية .

\_منطقة أمريكا الشهالية الثقافية .

- الأجزاء الرئيسية من المنطقة الثقافية الهند أوروبية - الهندو آرية في أمريكا اللاتينية .

- المنطقة الثقافية لشبه الصحراء الإفريقية .

٢ ـ داخل الدائرة الحضارية الصينية:

ـ الصين .

ـ اليابان .

ـ منغوليا ووسط آسيا .

ـ فيتنام وجنوب شرق آسيا .

ـ اوقيانوسيا ( المحيط الهادي ) باستثناء إستراليا ونيو زيلندا ــ ١٤٨ ــ ـ المنطقة الأسيوية الإسلامية الثقافية ( من إيران إلى الفيلبين )

٣ ـ منطقتان حضاريتان ـ ثقافيتان وسيطتان : وهما تجمعان بين الإطارين الإطارين الحضاريين الرئيسين ، وتمثلان همزة الوصل بين الإطارين الكبيرين :

- المنطقة الثقافية الإسلامية وهي جزئياً المنطقة الإسلامية العربية ، والمنطقة الإسلامية الفارسية ( مع استبقاء المناطق الثقافية الإسلامية الآسيوية التي تقع ضمن الحضارة الصينية ) \* .

#### £ \_ Y

ثم هناك العديد من التكوينات الاجتاعية المبعثرة التي لم تندمج تماماً في المجتمع القومي ، أي في الأمة ، مثل القبائل ، وجماعات الأقليات العرقية ، وتجمعات السكان الأصليين في الأمم التي تبدلت تماما من الناحية السكانية والسياسية تحت وطأة الغزو الاستيطاني الأوروبي كما هو الحال في الولايات المتحدة وأجزاء واسعة من أمريكا الوسطى والجنوبية وإستراليا .

#### 0 \_ Y

ثم هناك ، أخيراً وليس آخيراً ، وحدة الطبقة الاجتاعية التي تلعب دوراً بالغ الأهمية في المجتمعات المتطورة اقتصادياً واجتماعياً ،

أنظر الجدلية الاجتماعية ، الجزء الأول .

وقد عرضنا لتنوع الطبقات في مختلف الأنظمة الاجتاعية القائمة في الفصل السادس من هذا الباب

وكان التفكير التقليدي في التاريخ وعلم السياسة يذهب إلى أن الإطار الحضاري ، أي الحضارات المختلفة ، هو « وحدة التحليل والعمل » الأكثر فاعلية في الأزمنة القديمة ، حيث امتزجت إلى حد بعيد مع مفهوم الأمة ، كما كانت الحال في مصر والصين وإيران ، ثم الإمبراطورية الرومانية وكوريا واليابان في مراحل تالية ، والأمة الإسلامية .

وقد اتجه هذا التحليل التقليدي إلى تأكيد الانتقال من الوحدة الحضارية إلى الأمة بمعنى الكلمة من حيث الفاعلية ، وذلك ابتداء من عصر النهضة الأوروبية ، وتكوين الدولة القومية الحديثة عبر الحروب الدينية الطاحنة حتى عصر الثورات البرجوازية ، وتأكيد مكانة المجتمع الحديث ، الرأسهالي ـ الليبرالي فيها .

ثم ركزت الماركسية التحليل على التناقض الداخلي في الدائرة الداخلية للجدلية الاجتاعية ، أي في كل مجتمع قومي متواجد في القرن التاسع عشر وذهبت إلى تعميم هذا التحليل على كافة الأنظمة الاجتاعية المتتالية منذ القدم في التسلسل المشهور الذي قدمته ابتداء من المجتمع البدائي غير الطبقي - حتى المجتمع الشيوعي غير الطبقي الذي يتحقق عبر تسلسل المجتمعات الطبقية في النظام الإقطاعي ، ثم الرأسهالي . وقد أسهمت هذه النظرة التحليلية المجددة في فهم

الجدلية الاجتاعية على مستوى أعلى وأدق بكثير من ذي قبسل. وخاصة بالتركيز على أهمية صراع الطبقات وعلى الطابع الطبقي للسلطة الاجتاعية في كافة المجتمعات البشرية.

كما ذهبت في رؤية مستقبلية عامة إلى أن عصر الفلسفة قد أدبر أو أوشك على أن يدبر بعد أن تأكدت الاشتراكية العلمية ، وسيادة العقلية العلمية على الفكر والثقافة ، وإلى أن الدولة مآلها إلى الذبول التدريجي بعد الانتقال إلى المرحلة الإشتراكية المتقدمة ، ومن هنا قلت أهمية الأمة بالنسبة للطبقة بشكل ملحوظ مرة أخرى ابتداء من كتابات ماركس وإنجلز منذ قرن مضى ، وما أحذثته من ثورة شاملة في الفكر والعمل معا على مستوى تاريخ العالم ، وقد أضاف ماكس فيبر بعد ذلك بعد التنوع حسب ( الجاعة المغلقة » .

ثم كان ذلك التفاعل الهائل المتصل بل والمتفاقم تحت أنظارنا الذي عرضنا له مبينين محاوره التكوينية الثلاثة ، وهو التفاعل الذي أعاد للأمة والحضارة معا أهميتهما بدرجة كبيرة ، أثرت على تطور الفكر الاجتماعي والسياسي تأثيراً بالغاً منذ نهاية الحرب العالمية الثانية ، وعلى وجه التخصيص منذ مرحلة تغيير النظام العالمي بين عامي ١٩٤٩ - ١٩٤٩ .

ثم بدأت ظاهرة محاصرة إمكانات تغيير العالم العاجلة منذ عام 1920 وخاصة منذ استقرار النظام العالمي حول القطبين الرئيسين تحت المظلة النووية ، وكذلك ازدياد قوة الشركات متعددة الجنسيات

في العالم التابع للسوق الرأسهالية العالمية ، مما أدى إلى إضعاف الأمة بشكل واضح كأداة فعالة بالنسبة لما كانت عليه منذ مطلع القرن العشرين ، وبرغم ازدياد أهميتها النسبي كها قلنا جنبا إلى جنب مع العامل الحضاري. ومن هناظهرت اجتهادات التجمع الإقليمي ، أي إقامة المنظهات والحركات التي تعبر عن تجانس مختلف المناطق الجيوثقافية في العالم العربي وأمريكا اللاتينية وإفريقيا وجنوب شرق آسيا وأوروبا السوق المشتركة ، ونصف القارة الهندية ومنطقة المحيط الهادي . الخ. وكأن في هذا العامل الجديد منزلة بين منزلتين ، إذ أنه يمكن مجموعة من الدول الأكثر تقارباً وتجانساً من التحرك إلى حد متوسط الفاعلية رغم قوة المراكز الكبرى المتحكمة ، وبما يعمل على متوسط الفاعلية رغم قوة المراكز الكبرى المتحكمة ، وبما يعمل على تعويض ضعف العديد من الدول الوطنية كل على انفراد .

#### - ٣ -

لنعتبر إذن أن وحدة التحليل والعمل الأكثر شيوعاً .. أي الأمة حول دولتها الوطنية تتيح لنا القدر الكافي من الإتساق ، والمجال الأنسب لدراسة حقيقة تنوع البنية التكوينية لجهاز السلطة الاجتاعية في الأنظمة الاجتاعية الموجودة حالياً في العالم سواء من حيث مستوى التقدم الإقتصادي .. الاجتاعي أو من حيث التوجه الإيديولوجي . السياسي .

إن نقطة البدء التي أصبحت مقبولة لدى معظم مدارس الفكر والعمل هي أن مركز السلطة الاجتماعية يعبر عن المصالح الرئيسية للقوى الاجتماعية ذات الوزن الأكبر في المجتمع ، سواء أكانت هذه

القوى محصورة في طبقة اجتاعية محددة أم في قطاع منها ، أم في جبهة مكونة من عدة طبقات أو فئات . وقد ثار الجدل منذ ربع قرن ، حول دور الجيش في الحياة السياسية ، وبلغ هذا الجدل ذروته بعد أن تولى الجيش قيادة عدد من الدول المناضلة من أجل تحررها في القارات الثلاث ، بشكل بدا مغايراً للأنماط التقليدية المعروفة في النظامين السائدين في العالم الغربي المتقدم .

### فهل ثمت فارق جذري ؟

إن العامل العسكري ضمن ظاهرة السلطة الاجتاعية لم يعد ينظر إليه اليوم من مناظير طوباوية ، بل واقعية ، لذا يبدو من الطبيعي الآن أن الجيش يحتل مكانة مركزية ضمن جهاز العنف العقلاني الذي يكون طبيعة السلطة ودولتها .

ويعود التحول الذي طرأ على طبيعة السلطة الاجتاعية إلى الفترة الواقعة ما بين أعوام ١٩١٧ - ١٩٤٥ وبوجه خاص إلى فترة الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى أعوام ١٩٢٩ - ١٩٣٧ ، حيث لاح أن المراكز الكلاسيكية لسلطة التقرير في المجتمعات الكلاسيكية لم تعد صالحة بما فيه الكفاية للإحاطة بسياق هائل من التطورات تمثل في مرحلة الإمبريالية المهيمنة ، وحركات التحرير الكبرى والشورات الوطنية والاجتاعية مرحلة الشورة العلمية والتكنولوجية ، وهكذا تلاقت في صلب الدولة المعاصرة ( السلطة الاجتاعية ) المسارات الأربعة المتغايرة الكبرى والفاعلة في صياغة طبيعة السلطة الاربعة السلطة المعارة الكبرى والفاعلة في صياغة طبيعة السلطة

الاجتاعية : الإِشتراكية الماركسية ، الإِصلاحية الكينـزية ، الحلف العسكري ـ الصناعي ، إيديولوجية التحرر الوطني .

وهذا التحول في طبيعة السلطة ذاتها ، وفي أداتها ، أي الدولة ، جعل من هذه الأداة مركز سلطة التقرير على جميع مستويات الحياة الاجتاعية ، ومركز الحفاظ عليها ، ومركز تطورها سواء تعلق الأمر بالاقتصاد ، أو بالميمنة السياسية ، أو بالثقافة والإيديولوجية ، أو حتى بأغاط الحياة اليومية ، وهنا تكمن الركيزة الموضوعية لظهور العامل العسكري في صلب الجدلية الاجتاعية ذاته .

إن الفارق بين دور الجيش في الحياة السياسية في القارات الثلاث وبين الأنماط التقليدية المعروفة في النظامين السائدين في العالم الغربي المتقدم يعود في حقيقتة إلى تمايز السبل الخاصة ببناء الجدلية الاجتاعية في علاقاتها مع ممارسة سلطة التقرير عبر مجرى تاريخي طويل المدى ، ولكنه فارق لن يبدو جذرياً كما سوف نرى بعد قليل .

وإذا ما نظرنا إلى الدول الرئيسة في الغرب استطعنا أن نضم بريطانيا والدول الإسكندينافية معاً حيث نجد أن الأحزاب السياسية في هذه الدول استطاعت أن تتكون دفعة واحدة خلال المجرى التاريخي، وبمعزل، من حيث الجوهر، عن الغزوات الخارجية التي تؤدي إلى تصلب عود الدولة لاعالة بوصفها الملاذ الأخير والدرع الذي لا يمكن الاستغناء عنه، إن دور هذه الأحزاب يظل هاماً في مجرى عملية التقرير السياسي، رغم أنه أقل أهمية مما كان

عليه منذ نصف قرن ، ونستطيع أن نضع في إطار هذه البلدان الدول التي توجدت منذ عهد قريب ، حيث نجد فيها جهاز الدولة الذي يقوم بمهمة التركيز ، يحتل بشكل طبيعي جداً وزناً كبيراً . أما في فرنسا البلد المتوحد منذ القدم والأرض التي تعرضت للاجتياح مراراً وتكراراً فقد كانت الدولة تشكل قبل اليعاقبة بزمان طويل الحجر الرئيسي في كل البناء السياسي ، وتلعب الأحزاب دوراً لايستهان به ولكن بمقدار ما تستطيع أن تقدم بديلاً وطنياً للدولة ، اما في الولايات المتحدة ، حيث لايضطلع الحزبان الكبيران إلا بدور ضئيل ، فالسلطة في حقيقة أمرها تقع في أيدي الحلف العسكري - الصناعي ، أي أنها تمارس بالمشاركة بين الاحتكارات وجهاز العنف المنظم وذلك بحكم أن الولايات المتحدة أثناء حرب الانفصال عن بريطانيا ، وضعت كإمبريالية مهيمنة ، بواسطة الاحتكارات والقوات والمسلحة .

أما في دول الغرب الإشتراكية فإننا نجد سياقاً موازياً من حيث التنوع ، فالاتحاد السوفيتي وريث التراث المركزي الذي خلفه الاستبداد القيصري لم يعرف مطلقاً تعدد الأحزاب ، بينا تحافظ دول أوروبا الاشتراكية على كوكبة من الأحزاب الديمقراطية إلى جانب الحزب الشيوعي الحاكم ، كذلك نجد فيها سياقاً مختلفا من حيث الفريق المركزي ، فنجد هنا تشابكاً وتراكباً بين الحزب الشيوعي وجهاز السلطة ، بحيث يشكل الاثنان حزب الدولة أو السلطة , بميث يشكل الاثنان حزب الدولة أو السلطة , بشكل يختلف كلياً عن جميع الأحزاب في البلدان الرأسهالية .

أما الشرق الحضاري فوضعه مغاير ، حيث نجد نموذج دول الغرب الاشتراكية : تعدد الأحزاب حول الحزب الشيوعي ، في الصين ، في فيتنام ، كما نجد الحزب الواحد في كوريا الشمالية ومنغوليا ، كذلك نجد منظومات موازية للغرب الرأسمالي ولكن مع تزايد الدور الذي تقوم به الدولة في جميع المجالات ( الهند تشكل أوضع نموذج لذلك ) ، كما نجد فيه دولاً وطنية مستقلة أو شبه مستقلة ذات قيادة عسكرية ، أما في أمريكا اللاتينية فتقدم لنا لوحة أكثر تنوعاً ، ففيها ما في الغرب والشرق معا بالإضافة إلى الضعف الشديد في بعض الأحايين للدولة الوطنية ، كما تبذل محاولات في أحيان أخرى لرص بنيان الحياة الاجتاعية حول دول من الطراز الحديث .

وتظهر هذه الأمثلة إلى أي مدى كان التطور التاريخي - تشييد البنيان الوراثي - لجهاز سلطة الدولة مختلفاً من أقصى العالم إلى أدناه ، لذا يفيدنا هنا مفهوم جرامش عن « الطبقة السياسية » ، للدلالة على النواة المركزية في عارسة سلطة الدولة في جميع التشكيلات الاجتاعية الاقتصادية الوطنية ، وداخل هذه « الطبقة السياسية » ينبغي أن ندرس الدور الذي يضطلع به كل عامل من مختلف العوامل التي تشكل بنيتها : أحراب ، جهاز الدولة ، هيئة الضباط العسكريين ، المجموعات الإيديولوجية الحاكمة ، زمنية كانت أم دينية . . . إلخ .

إن هذا الإدراك الجديد لعملية البناء التاريخي للدولـة يؤدي إلى

نزع الهالة الوهمية عن الجيش ، وإلى وضع حد للوهم الليبرالي في نظرية السلطة ، كما أنه يوضح أسباب اختلاف دور الجيش باختلاف المجتمعات .

ومن البديهي مثلاً أن يلعب الجيش دوراً مركزياً في عملية بناء السلطة الاجتاعية في البلدان التي تفتقر إلى التراث الذي يطلق عليه اسم و تعدد التيارات السياسية ، إما بسبب الطابع المركزي للدولة الذي يعود إلى عهود سحيقة (مصر، ايران، الصين، اليابان) وإما بسبب الطابع حديث التكوين للدولة الوطنية (نيجيريا، البرازيل، باكستان، إندونيسيا . . . إلخ)، وفي البلدان التي يقوم تراثها الوطني - الثقافي الخاص على الدميج بين السلطات الروحية والزمنية - كما هي حال الإسلام - وكذلك في البلدان التي إنبثقت سلطة الدولة فيها مباشرة من نضال الشعب المسلح بقيادة حزبه الثوري (كما هي الحال في الصين وفيتنام وكوريا).

والواقع أن الفئة الصغيرة جداً من الدول التي مارست بالفعل نفوذاً مهيمناً حاسباً على التاريخ العالمي منذ النهضة حتى يالتا ، واستطاعت أن تجمع الشروط اللازمة لبلورة منظومة سياسية متعددة من حيث الأحزاب ، وأنها تنيط بالجيش ـ بالتالي ـ دوراً من المرتبة الثانية نسبياً : هذه الفئة نفسها لايلبث جيشها أن يخرج عن دوره الثانوي بجلبة وجلجلة عند منعطف الحروب والأزمات والاقتحام الإمبريالي والثورات التحريرية ضد هذا الاقتحام الإمبريالي .

وماذا عن القطب الثاني ، أو بوجه أدق القطب الآخر في تكوين السلطة الاجتماعية ؟

إن المفهوم العام ، مفهوم الشعب ، صعد إلى المرتبة الأولى بشكل صوري \_ قانوني في مرحلة الثورات البرجوازية الديمقراطية في نهاية القرن الثامن والنصف الأول من القرن التاسع عشر ، ثم احتل مكانة الصدارة في الفكر الاشتراكي منذ ماثة عام ، إلى أن تولت الطبقة العاملة والفلاحون الثائرون مقاليد السلطة ابتداء من ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ في مجموعة الدول التي يتكون منها العالم الإشتراكي اليوم في أربع قارات .

كما أدخل الفكر الاشتراكي مفهوم « الطبقة الاجتاعية » على نحو ما ذكرناه مراراً ، فتنوع التحليل بحيث أصبح مفهوم « الشعب » يتارجح بين سلم الطبقات الاجتاعية ، بما في ذلك الفئات الاجتاعية الداخلة في تكوينها : الداخلي ، وذلك إبتداء من الطبقة العاملة الصناعية ، وفقراء الفلاحين حتى الفئة الدنيا من الطبقة المتوسطة ، أي البرجوازية الصغيرة ، وإن رأى بعض المحللين أنه يمكن دمج المثقفين والمهنيين في هذا المفهوم المتسع للشعب . ولقد استمر المفهوم الضيق للشعب مقصوراً على الطبقات والفئات العاملة فقط في الريف والمدن ، وهو الجو الذي أحاط بتعبير « البروليتاريا » « والفلاحين المعدمين » على وجه التخصيص .

وسيكون لنا عودة إلى هذا التصنيف بعد حين ، من خلال تحليلنا \_ ١٥٨\_

للأنماط أو المستويات المختلفة المتتالية لوصف تحرك عامل الشعب من حيث علاقته بالسلطة الاجتاعية في المراحل المتتالية بسرعة في الغرب والشرق معاً خلال القرن العشرين .

#### 1 - 8

الشكل الأول أقرب إلى المعنى الضيق لمفهوم الشعب فالمجتمع يتكون من طبقات متصارعة ، ويستهدف الصراع في الأساس السيطرة أو الاستيلاء على الدولة بوصفها مركز السلطة الاجتاعية بغية الميمنة على الحياة الاجتاعية وتطورها بشكل متكامل ومطلق لايسمح للقوى الاجتاعية بالمشاركة بصورة مؤثرة في القرار السياسي والإفادة من ثهاره .

تلك هي القطرية المعروفة باسم « الطبقة ضد الطبقة » ، والتي كان القطاع الأعظم من القوى الاشتراكية يرى فيها رمز الصفاء المبدئي وطريق تحقيق التغيير الاجتاعي الجذري . وقد ترتب على انتشار هذه النظرة وسيطرتها على الدولية الثالثة في عصرها الأول أن استطاعت الرأسهالية الاحتكارية ، وكذلك قوى الاتجاهات المحافظة واليمينية التقليدية أن تجمع حولها رقعة اجتاعية واسعة من الطبقة غتلف الطبقات والفئات ، بما في ذلك قطاعات واسعة من الطبقة العاملة نفسها تحت شعار إعادة بناء اقتصاد البلدان المهزومة في حرب أعوام ١٩١٤ - ١٩١٨ ، وخاصة بعد أن تفاقمت البطالة ، وانهار الكثير من العملات بعد الأزمة الاقتصادية الكبرى خلال أعوام الكثير من العملات بعد الأزمة الاقتصادية الكبرى خلال أعوام

1979 - 1977 . وكانت تلك هي الأرضية التبي منكنت النظم الفاشية والنازية من الحكم ، مستغلة النزعات القومية المتطرفة ، وعزلة الطبقات العاملة في المجتمعات الصناعية الغربية على أساس نظرية ( الطبقة ضد الطبقة » .

#### Y \_ &

وقد أدى انتصار الفاشية والنازية في قلب أوروبا ابتداء من عام المعلم ١٩٣٧ -١٩٣٧ إلى إعادة النظر في هذا المفهوم الضيق الجامسد المتعصب للقوى التي تمثل مستقبل دور الشعوب بالنسبة لبوتقة السلطة الاجتاعية . وعندئذ ، وعلى وجه التحديد في عام ١٩٣٤ ، ظهر مفهوم الجبهة الشعبية ضد الفاشية والنازية والحرب في فرنسا وفي الحرب الأهلية الإسبانية بدءاً من تعديل سياسة الدولية الثالثة .

والجبهة الشعبية مازالت تتكون في الأساس من مجموعة الطبقات والفئات الاجتاعية التي ذكرناها تحت تسمية « المفهوم المتسع للشعب »: أي أنها إمتدت من الطبقة العاملة الصناعية ، والفلاحين المعدمين ، حتى الفئات الوسيطة من الطبقة الوسطى ، بإضافة بعض الشخصيات المرموقة في الحياة الثقافية والاجتاعية الوطنية . ولسكن الرؤية الأساسية ظلت هي رؤية الصراع الطبقي التقليدي وإن كانت شراسة النظم الفاشية قد بلغت المدى الذي اضطر قيادات الطبقة العاملة السياسية إلى أن تسعى لأوال مرة منذ عام ١٩١٧ في أوروبا إلى الحليف التاريخي المرحلي .

ثم جاءت الحرب العالمية وأحدثت تغيراً هاثلاً في ترتيب علاقات التحالف بين الدول الرأسمالية الديمقراطية من ناحية ، ودولة الطبقة العاملة في الاتحاد السوفيتي من ناحية أخرى منذ عام ١٩٤١ ، فإن كان التاريخ العالمي يفرض فرضاً اجتاع الكلمة ، رغسم حدة التناقضات والمناورات أثناء الحرب إلى درجة تقسيم مناطق النفوذ في العالم في يالتا عام ١٩٤٥ ، فهل كان من المعقول ألا يؤثر ذلك على التكوين الداخلي للجبهة الشعبية ؟

ومرة أخرى ، تمثل رد فعل القيادات السياسية في مختلف الأقطار بالنسبة لحركة العالم ، في الانتقال من « الجبهة الشعبية » ضد الفاشية والنازية والحرب إلى مفهوم « الجبهة الوطنية » من أجل إعادة بناء الوطن خاصة في أوروبا الغربية التي خربتها حرب أعوام ١٩٣٩، مناء الوطن خاصة في المرحلة التالية بشكل مباشر لانتصار الحلفاء . هكذا تكونت حكومات الجبهة الوطنية في فرنسا الديجولية وإيطاليا والنرويج وبعض الأقطار الأخرى في أوروبا الغربية ، ولكن إعلان مشروع مارشال لإعادة بناء أوروبا عام ١٩٤٧ ، ثم بدء الحرب الباردة بين هذا التاريخ ، وتكوين حلف الأطلنطي عام ١٩٤٩ أديا المهار هذه التجربة .

وقد لعب الحزب الشيوعي الإيطالي دوراً متميزاً بين عموم القوى السياسية في الغرب ، فقد أعلن رئيسه تولياتي في هذه المرحلة بالذات

نظرية « تعسدية المراكز » في العالسم الاشتراكي معترف أبذلك بالمشروعية التــاريخية لشــورة الصــين العظمـــي ، وكذا باستقــــلالية القرار، وخصوصية الأهداف السياسية لليسار الوطني في كافة البلدان ، ثم تلاه الزعيم الراحل برلينجوير بإعلان نظرية « المهادنة التاريخية ، في نفس المرحلة التي دخلت فيها الدولتان العظميان في جو الوفاق بينهما تحت المظلة النووية ، مما أدى إلى تقليل خطر الحسرب العالمية من ناحية ، بينا جمد إمكانات التحسول الاجتاعي الجلري في عدد كبير من الدول من ناحية أخرى . وكان المقصود من هذه النظرية أبعد بكثير من مجرد وضع الصراع الطبقي في المقام الثاني من الأهمية ، بل إنه ذهب إلى السعى لتحقيق الائتلاف بين الاتجاهات التكوينية ، أو بتعبر آخر بين مدارس الفكر والعمل التكوينية للأمة بشكل ثابت يمتد مدى طويلاً ، على أساس مشروع اجتاعي ـ وطني مقبول لدى الطرفين المكونين للمجتمع الوطنى المذى تمكن منه الجمود ( الدعقراطية المسيحية والشيوعية في إيطاليا . الديجولية والشيوعية في فرنسا ، ثم تحققت هذه الرؤية في الحلف الوثيق بين الاتجاه الكاثوليكي الديمقراطي ـ المحافظ وبين الحزب الاشتراكي في إسبانيا بفضل ورثاسة الملك خوان كارلوس). وقد انطلقت قوى الإرهاب موجة تلو موجة لتدمير هذه الصيغة ، وكان رمز ذلك اغتيال ألدو مورو زعيم القطاع المتقدم في الديمقراطية المسيحية في إيطاليا إنذاراً لمن يفكرون في الحذو حذوه .

ثم جاء اندلاع الحرب الباردة الثانية ابتداء من تولي الرئيس

رونالد ريجان الحكم في الولايات المتحدة عام ١٩٨٠ فتوقفت العملية حتى حين .

£ \_ £

كيف يمكن إذن الجمع بين إيجابيات هذه الرؤى المختلفة وخاصة مفهوم « الجبهة الوطنية » ثم « المهادنة التاريخية » من ناحية ، وبين تنوع بل وإعادة تشكيل البناء الداخلي الهيكلي للطبقات في عصر المرحلة الثانية للثورة الصناعية أي الثورة العلمية والتكنولوجية من ناحية ثانية ، وكذا المتغيرات الهائلة التي طرأت على الموقف العالمي منذ عام ٥٤٤١ ؟ كيف نفيد من الفهم الجديد الواقعي لدور الجيش في الوطن ؟

من هنا انبثقت اجتهادات متعددة: أولها ذلك الاجتهاد لتحديد مكانة الجيش في الأمة. ثم كان ظهور مفهوم الشعب العامل منلا سنوات قلائل وخاصة في إطار المائدة المستديرة السنوية و الاشتراكية في العالمم » التي تنعقد منذ عشر سنوات في مدينة ساف تات بيوغوسلافيا ، وهو مفهوم يسعى إلى توسيع رقعة الدائرة الشعبية لتضم عال المدن والفلاحين والموظفين والحرفيين والجنود والضباط وصغار المنتجين والمثقفين ، بشكل يوازي مفهوم قسوى الشعب العاملة الذي صاغته ثورة مصر بقيادة جمال عبد الناصر في مرحلتها الثانية .

كانت تلك اجتهادات متنوعة كها قلنا ، تكونت في مرحلة واحدة

من التاريخ ، أي مرحلة التحول الكبرى بين عامي ١٩٤٩ ـ ١٩٧٣ بغية فتح الثغرات لعملية تغيير العالم .

ومن هنا ، من هذه الأرضية انبثق مفهوم « الجبهة السوطنية المتحدة » الذي يمنح كافة هذه العناصر دورها التاريخي في صياغة مستقبل العالم . وبهذا الشكل يبدو تركيب الجبهة الوطنية المتحدة ختلفاً إلى حد بعيد عن المهارسات التي كانت سائدة حتى الآن ، وهذا الاختلاف يتمثل في وجهين : . الأول خاص بتركيب الجبهة ذاتها ، والثاني يتعلق باستمرار ودوام الجبهة المتحدة ، أي ما إذا كانت المشكلة خاصة بالتكتيك السياسي أم بالإستراتيجية السياسية .

فهاذا عن تركيب الجبهة الوطنية المتحدة ؟ ، من وجهة نظرنا فإن أمثل وأفضل تركيب داخلي للجبهة المتحدة إنما يتمثل في الربط بين مجموعتين أساسيتين مختلفتين ، أو مستويين من العناصر التكوينية ، وذلك على النحو التالي :

أ- إن المجموعة الأولى ، الأكثر تقليدا ، والمشكلة من العناصر التأسيسية التي يمكن القول إن المستوى الأول من الجبهة يتالف منها ، هي التي كانت موجودة في جميع الجبهات السياسية التي شكلتها قوى التحول والاشتراكية ، وكذلك جميع القوى السياسية في واقع الأمر ، وكان منطلقها هو حقيقة أن الجسم السياسي الذي يعبر عن تمايز أي تركيب مجتمعي لأية أمة إنما يتالف من عدد من المجموعات المتباينة : الطبقات الاجتاعية ، التجمعات الاجتاعية ،

التجمعات الفرعية ، القطاعات والتجمعات المهيمنة ، والسياسية ، . . . الخ وهذا هو مكان الأحزاب السياسية ومنظات اتحادات العيال ، والمنظات المهنية ، والتعاونيات ، والمنظات الشعبة والتعبئة الجياهيرية ، ولاتكمن هنا أية مشكلة ذات أهمية خاصة بالنسبة لتحليلنا على مستوى عملية التركيب ذاته ، ولكن المشكلة ستنشأ عندما نناقش استمرار الجبهة المتحدة ذاتها ، أي ما إذا كانت ذات طابع تكتيكي سياسي ، أم إستراتيجي تاريخي ، كها نطرح هنا .

ب - والمجموعة الثانية من عناصر التكوين التي يتشكل منها المستوى الثاني لتركيب الجبهة المتحدة ذات طابع أكثر دقة ، وأكثر خفاء ، حيث أنه يوجد في الجزء المغمور من جبل الجليد ، وذلك لأن هذا التجمع يتألف من العناصر الكامنة وراء أوجه النشاط السياسي البادي على السطح مباشرة ، وهو بهذا كامن في الجذور السياسية لاستمرار المجتمع ، وللوحدة التي ذكرنا أنها هي التي لها أهميتها بالنسبة للجدلية الاجتاعية ، وذلك عندما ندخل عصر عملية إدماج العالم : أي تكوين الأمم ومناطق الثقافات القومية في العالم ، وقد سبق أن شرحنا الطريقة التي تعمل بها عناصر استمرار المجتمع في الأمم ومناطق الثقافات القومية من جانب آخر على اعتبار السلطة السياسية من جانب والثقافة القومية من جانب آخر على اعتبار المختمع على مدى توالي القرون وتتابع غتلف أشكال ووسائسل الإنتساج ، والنظسم الاجتاعية السياسية

والإيديولوجية .

وإنها لحقيقة من حقائق الحياة ، كما أنها بالمشل حقيقة سياسية وتاريخية تلك التي نشاهدها في الأمم ومناطق الثقافات والقوميات الكبرى في العالم وهي تلك المتمثلة فيا تفرزه هذه الأمم والمناطق من الاتجاهات الكبرى في التفكير والسلوك ، وهو ما يسميه الفرنسيون بتوفيق كبير « المدارس الروحية الكبرى » ، وهي التي تشكل القاعدة الأساسية التركيبية التي تقوم عليها رؤى التفكير ، ورهافة الحس القومي ، والمعبرة دائها عن نفسها في مجال العمل السياسي ، وهو العمل اللياسية ( التجمعات الإنسانية ( التجمعات الاجتاعية والعرفية التي شكلت أما معينة ) على أن ترتبط مصيرياً ، وتتكاتف وتنجح في تكوين شكل من الوحدة الاجتاعية المركبة للغاية ، والتي أصبح يطلق عليها اسم الأمة .

هذا التجمع أو المستوى الثاني من عملية تركيب الجبهة المتحدة سيشكل بالتالي من التكوينات ومن الرواد الممثلين بأمانة لهذه الاتجاهات الثقافية الرئيسة للتراث الثقافي - القومي ، وعلى سبيل المثال فإننا إذا ما تأملنا عن كثب الحركات الاشتراكية في عدد كبير من أمم الشرق ، أمس واليوم على حد سواء ، سنرى أنه يمكن تقسيمها بكل تأكيد إلى قطاعات أكثر راديكالية ، أو قطاعات أكثر توجهاً للثورة .

ولكننا سنجد أيضا انقساماً محورياً له تأثيره العميق داخل كل هذه

التقسيات ، فهناك انقسام محموري بمين المجموعات التي تنتمى للتيارات المختلفة للتراث الثقافي \_ القومي ، فبعض المجموعات مرتبطة بالتوجه الغربي والتحديثي ، وهناك قطاعات الاتجاهات الثقافية للتراث الثقافي \_ القومي في بلد معين ، بينا توجد تجمعـات أخرى ذات جذور أعمق في التقليد القومي الأصلي لهذا البلد ، ومن ثم سيكون عندنا دعاة التحديث ضمن الاتجاه اليساري ، وهناك سلفيون ضمن نفس الاتجاه ، كما أننا سنجـد الانقسـام ذاتـه بـين صفوف اليمين والرجعية ، وسنجد علينا أن نتقبل أن يكون هناك في الدول ذات التراث المسيحي جماعات كبيرة بين قوى الاشتراكية التي تجد الآن ، وسوف تجد لفترة طويلة ، التوجيه والإلهام في الفلسفات المسيحية واللاهوت والأخلاقيات المسيحية ، كما نشاهد في دول مثل إيطاليا وإسبانيا وفرنسا ـ وألمانيا ، وأمريكا اللاتينية . . . وغيرها ، وفي الوقت نفسه نشاهد الظاهرة عينها في أقطار التراث الإسلامي في آسيا وإفريقية ، وينطبق الشيء نفسه على الديانة البوذية في قارة آسيا . إن السلفيين ، والتحديثيين من جميع المعتقدات والأديان سيكون لهم إسهام في هذا المستوى التشكيلي الثاني عند تكوين الجبهة الوطنية المتحدة ، فهم من المكونات الأصيلة والعميقة في التراث الثقافي ـ القومي .

ولنؤ كد مرة أخرى أن هذا المستوى الثاني ، أو المجموعة الثانية من العناصر التكوينية كان محل تركيز شديد في تحليلنا نتيجة للتحرك

الحقيقي والواقع الموضوعي للعمليات الجدلية الاجتاعية في عصرنا ، ولم يأت من خلال أي تحليل من تحليلات علم المعرفة ، أي أنه تم التوصل إليه عن طريق تحقيق الأداء الفعلي للنظم الاجتاعية - السياسية ، وليس عن طريق تأويل مذاهب القرن التاسع عشر عن الاشتراكية في الغرب .

ومن الأمور الهامة في هذا الصدد إدراك أن الجمع بين هاتين المجموعتين من العناصر التكوينية لهذين المستويين التركيبيين سوف يظهر مدى التفاعل المركب للغاية للقوى والتأثيرات ، وكذلك التداخل المتبادل بسين مختلف وحدات كل من هذين العاملسين والمستويين .

وهذا النمط من التفاعل الجدلي هو الذي ينبغي أن نوطن أنفسنا على التعايش معه ، لأنه هنا ، وهنا فقط يكون التناقض الجدلي بالطبيعة تناقضاً غير معتاد ولايفضي إلى انقسامات مانوية طارئة ، ولكن إلى عملية جدلية تكمل بعضها بعضا في الفكر والعمل على حد سواء .

وإذا ما تأملنا هذه الشبكة المركبة للغاية للعمليات الجدلية الاجتاعية التي تتشكل وفقها الجبهة المتحدة ، فإننا سوف نواجه داخل صفوف مايسمى « باليمين » وكذلك ما يسمى « باليسار » بوجود قوتين رئيسيتين تشكلان التايز والتناقض الجوهريين في كل من هذين المسكرين : ـ

أ - القوى الأولى التي يمكن بل يجب تسميتها بقوى النزعة المحافظة سواء أكانت هذه المحافظة تتخفى وراء الحصر النمطي في إطار التحديث والتلاؤم مع مايطلق عليه الشورة العلمية والتكنولوجية ، أم إذا كانت تلجأ ببساطة إلى المحافظة على التراث القديم .

ب - ومن الناحية الأخرى ، نجد القوى الراديكالية ، قوى التحول نحو الجذرية التي تسعى دوما إلى التغلغل في جذور العمليات الجدلية الاجتاعية وتقديم سياسة راديكالية قادرة على إعادة تركيب تأثير هذه الجذور الحقيقية على الحياة السياسية .

وعند نقطة الترابط بين هاتين المجموعتين من العناصر التكوينية والمتقاربتين جدلياً ، يقف الجيش ويتخف مكانه بصدورة بارزة واضحة ، سواء أكان ذلك في الأمم العريقة أم في الدول القومية الحديثة ، وبينا تعكس الغالبية العظمى من الضباط بطبيعة الحال توازن القدى الاجتاعية ، السياسية في أي مجتمع معين ، فإن شاغلهم الأساسي ينصب على المحافظة على النظام في المجتمع ، وكذلك صيانة استقلاله في مواجهة قوى الهيمنة الخارجية ، إلا أنه أصبح واضحاً على نحو متزايد أن القوات المسلحة أخذت تكتسب تدريجياً ، في الوقت نفسه ، دوراً أكبر ومتزايداً في الشئون الاقتصادية والعلمية ، والتكنولوجية ، وتحصل أيضا وبشكل متزايد على استقلال ذاتي سياسي ، يصل إلى حد التصرف أحياناً باعتبارها على استقلال ذاتي سياسي ، يصل إلى حد التصرف أحياناً باعتبارها

تشكل الطبقة السياسية للأمة بأسرها ، ويحدث ذلك بشكل خاص عندما تواجه الأمة بتهديدات وغزوات أجنبية مباشرة ومتكررة ، كما كان الحال ، ولازال ، في مناطق التوتر الأقصى ( منطقة غرب آسيا ، الشرق الأوسط ، وجنوب الصحراء الإفريقية ، وكذلك منطقة المحيط الهادي بنحو خاص )

وعلى أية حال فإن اتساع التجنيد الإجباري يشمل جميع أفراد الشعب بما في ذلك أغلبيته من العمال والفلاحين والموظفين الكتابيين وكذلك البرجوازية الصغيرة ، قد أثار التساؤ ل : إلى أي حد يمكن للقوات المسلحة أن تتطور بحيث تصبح جيشاً للأمة في الظروف التي تتولى فيها القيادة ، بصفة أساسية ، المجموعات الاجتاعية - السياسية المهيمنة ؟

كان ذلك على أية حال هو تراث الناصرية في مصر رداً على تساؤ لاتنا النظرية والسياسية ، إلا أنه لايسع المرء إلا أن يذكر في هذا الصدد الأمثلة الخاصة بالبونابرتية ، والمسيرة الكبرى ، وتركيا الفتاة بزعامة أتاتورك ، وكذلك المقاومة المسلحة ضد الفاشية في أوروبا ، ولا بيرون ، وجبهة التحرير الجزائرية ، وفي المقابل توحد الجوانب السلبية عندما تبدي القوات المسلحة رفضاً عنيداً للتكيف من جديد حسبها يمليه الواقع مثلها حدث في شيلي والبرتغال

وعلى الرغم من أن القوات المسلحة تقف في مكان القلب من النهاذج المتطورة الجديدة لاستراتيجيات الجبهة المتحدة في آسيا

وإفريقيا وأمريكا السلاتينية وذلك في أشكال جد متنوعة من حيث الطرق والوسائل ، إلا أنها لم تدمج بعد في إطار النظرية السياسية والاجتاعية في شكلها السوى المعتاد .

وفي الحقيقة ليس ثمت طريق مفروش بالزهور: فلاتوجد وصفة سحرية ، ولامنبع هاد ، ولانظرية سياسية قادرة على التمييز السريع وبطريقة قاطعة بين هاتين المجموعتين ، ولكن هناك مع كل ذلك ، قاعدة ومحكاً رئيساً في التطبيق العملي السياسي ، ألا وهو الخط الجهاهيري أي وسيلة ومدى نجاح السياسات التي يدعو إليها كل من الاتجاهات الرئيسة في أن تكون فعالة ومؤثرة بطريق أو بآخر ، في إحداث التحولات المحسوسة في حياة أغلبية الشعب العامل ومصيره ، على أن يكون بطريق لايؤ دي إلى تشويه الطابع القومي المحدد تاريخياً ، وكذلك عملية التركيب الوراثي للخصوصية القومية ، إذ ينبغي أن يحدث العكس ، أي أن تساعد التحولات في تطوير هذه السيات .

مرة أخرى تأتينا المبادرة التاريخية \_ مفتاح فك الحصار ـ من الشرق الحضاري ، ومن مجموعة القارات الثلاث ، وليس أدل على أهمية وخطورة هذه الريادة أكثر من شراسة الهجوم الإستراتيجي السياسي - الحضاري المضاد لتفكيك الجبهة الوطنية المتحدة في المراكز ذات الإشعاع السياسي الرئيسة كما في مصر والصين واليابان والهند والبرازيل ومنطقة تانزانيا ـ زيمبابوي على سبيل المثال لا الحصر .

ولكن الباب مفتوح ، والتجارب ثابتة مستمرة ، بل وتزداد ذكاء وحنكة من خلال هذه المعارك .



### الفصهل العاشر

## ثقل الجيو- سياسة

ان نقطة البدء الواقعية لدراسة إمكانات تغيير العالم ، لابد وأن تكون دراسة التكوين التاريخي ، ثم التطور الواقعي ، لكلتا المجموعتين الرئيستين من الدول حول القطبين الكبيرين ـ الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتي ـ منذ عام ١٩٤٥ .

وقد رأينا من خلال التحليلات السابقة تعدد المتغيرات التي طرأت على تشكل العالم وبنائه الهيكلي منذ عام ١٩٤٥ ، وأنه رغم هذا أيضا ، مازالت الدولتان العظميان تمسكان بخيوط ميزان القوى العام في المستوى الشكلي الأكثر عمومية على أقل تقدير ، وقد رأينا أن هذا التوازن يؤ دي بالفعل إلى محاصرة فرص إيجاد الحلول الواقعية للمنازعات الرئيسة المتصلة بل والمتفاقمة في مناطق الصدام في الدائرة غير المركزية ، أي في القارات الثلاث كها حددنا من قبل .

1 - 1

لقد مر نظام التوازن العام بين الدولتين العظميين منذ عام ١٩٤٥ بعدة مراحل تمثل كل منها مستوى مختلفاً من حيث شكل التشاقض ودرجة حدته دون المساس بالجوهر .

أ ـ مرحلة تحـديد مناطـق النفـوذ في الداثـرة المركزية على وجــه

التخصيص خلال أعوام ( ١٩٤٥ - ١٩٤٧/ ١٩٤٩ ) .

وكان أساس التعامل بين الدولتين العظميين في تلك المرحلة يتمثل في « القوة الميدانية » لكل منهما ، خاصة في القارة الأوروبية ، وبدرجة أقل في منطقة الشرق الأوسط وجنوب غرب آسيا ، فضلاً عن منطقة شمال المحيط الهادي وشمال شرق آسيا ، وهما المنطقتان اللتان تتقاطع فيهما دواثر التأثير والنفوذ الثلاث الأمريكية والسوفيتية ثم الصينية ابتداء من الستينات . وبديهي أن جو التحالف والوثام الذي فرض نفسه موضوعياً على الدول المعادية للفاشية بين عامي الني فرض نفسه موضوعياً على الدول المعادية للفاشية بين عامي التهديد المشترك ، وبعد أن حل ترومان على روزفلت الضالع في فهم التهديد المشترك ، وبعد أن حل ترومان على روزفلت الضالع في فهم معالم الموقف العالمي في رئاسة الولايات المتحدة معتمداً على القوة النووية الجديدة وعلى أن بلاده لم تعرف الآثار التدميرية للحرب على أرضها ، ولم تذق طعم الاحتلال مثل جميع الدول المقاتلة الأخرى في المسكرين .

## ب ـ مرحلة الحرب الباردة أعوام ( ٤٧/ ٤٩ ـ ١٩٥٧ ) :

اتسمت هذه المرحلة باندلاع موجة من الشورات ، وحروب التحرير ، والانقلابات السياسية والعسكرية في أوروبا وفي الشرق الأوسط وشيال إفريقياوشبه القارة الهندية وجنوب شرق آسيا ثم كوبا .

أي أن الاستقرار النسبي الناجم عن الآثار المباشرة للحرب العالمية - ١٧٤ -

بالنسبة للقارة الأوروبية سرعان ماتبدد وحلت محله ظاهرتان: أولاهما ، جاءت هذه المرة من الشرق والقارات الثلاث على شكل حركات وحروب تحريرية ، سواء لاقتلاع قواعد الاستعار التقليدي ( الجزائر - فيتنام - كوريا. الخ ) أو لصد التوغل المسلح للاستعار الصهيوني الجديد في فلسطين . وتمثلت الشانية في تجميع الدول والقوى ذات النظم الاجتاعية المتشابهة تلك الواقعة في منطقة التواجد العسكري للاتحاد السوفيتي من ناحية - ثم جبهة الولايات المتحدة وكبار حلفائها الأوربين الغربين من ناحية أخرى في أحلاف سياسية وعسكرية محددة ( حلف الأطلنطي أولا عام ١٩٤٩ ، وبعده بكثير حلف وارسو في مايو ١٩٥٥ )

وقد اتجه كل من المعسكرين إلى مد نفوذه التنظيمي والحربي ، خاصة معسكر حلف الأطلنطي إلى خارج الدائرة المركزية ، على نحو ما تمثل في محاولات إقامة حلف بغداد الذي حالت مصر دون قيامه فتحول إلى الحلف المركزي عام ١٩٥٤ ، الذي تصدع عقب قيام ثورة العراق عام ١٩٥٨ ، ثم إقامة اتحاد دول جنوب المحيط الحادي « الأنزوس » ( سبتمبر عام ١٩٥١ ) ثم منظمة الدفاع عن جنوب شرق آسيا « السياتو » ( سبتمبر عام ١٩٥٤ ) ، بينا كان سعي الاتحاد السوفيتي محدوداً في نطاق ضم الدول الاشتراكية المتحالفة معه مثل فيتنام وكوبا ، وأنجولا وموزمبيق واليمن الجنوبية وإثيوبيا فيا بعد لا إلى حلف وارسو ، وإنما إلى مجلس التعاون المشترك للدول الإشتراكية ( الكوميكون ) الذي أنشىء بصورة مرنة في موسكو في يناير سنة

19٤٩ . ولكنه ظل متميزاً عن حلف وارسو السياسي والعسكري ـ الدفاعي .

## جـــ مرحلة التعايش السلمي ما بين عامي ( ١٩٥٧ \_١٩٦٩ ) :

وهي المرحلة التي بدأها خروتشوف بعد المؤتمر العشرين للحزب الشيوعي السوفيتي ، وبوجه خاص بعد أن زال خطر التفوق التكنولوجي والإستراتيجي الأمريكي ، وقد شهدت هذه المرحلة القصيرة عودة إلى جو التشاور وقبول فكرة تعايش النظامين العالمين على أساس التعاون الاستراتيجي النسبي ، وقد شهدت هذه الفترة حلولاً سريعة وواقعية لعدد من الأزمات الكبرى مثل حصار برلين وأزمة الصواريخ الكوبية ، بيد أنها كانت أيضا مرحلة اشتعال الحروب الهجومية الاستعمارية والصهيونية في فيتنام والشرق الأوسط على وجه التخصيص . كما ان التوازن النووي بسين الدولتين العظميين سرعان ما تحول إلى تفوق أمريكي واضح من جديد في نهاية عام ١٩٦٢ عندما بلغ عدد القذائف الأمريكية العابرة للقارات ، ، ٥ قذيفة مقابل ٥٧ قذيفة فقط للاتحاد السوفيتي وهو الأمر الذي دفع كلا الطرفين إلى السعي جدياً للحد من خاطر الحرب النووية .

وفي غضون تلك المرحلة أيضا أعطى التدخل العسكري السوفيتي في تشيكوسلوفاكيا درساً للغرب أكبر من درس التدخل في المجر من قبل ، وهو أن موسكو لن تسمح للغرب مهما كان الثمن بسلخ أي

جزء من المنظومة الاشتراكية في أوروبا ، وكان هذا الدرس يعني أن تحرش أي معسكر من المعسكرين بالأوضاع الداخلية في المعسكر الآخر يعني الاخلال بتوازن القوى المستقر ، ثم تلا ذلك انفتاح ألمانيا الغربية بعد وصول الاشتسراكيين إلى الحسكم على الشرق الأوروبي الاشتراكي بتشجيع من مناخ التعايش السلمي ، مما أزال أكبر عقبة أوروبية أمام مشروعات تحقيق الأمن الأوروبي ، وكان ديجول في فرنسا قد سبق برانت مستشار ألمانيا الغربية الاشتراكي إلى القيام بمبادرات مستقلة لتعميق التفاهم مع الاتحاد السوفيتي وكذا الصين وخاصة بإدخال فرنسا في مصاف الدول النووية .

### هـ مُرحلة الوفاق من عام ( ۱۹۶۹ الى عام ۱۹۸۰ ) :

كانت هذه مرحلة الواقعية السياسية الدولية بمعنى الكلمة . ذلك أن الرئيس الأمريكي نيكسون وقد أدرك تفوق الولايات المتحدة في كافة المجالات قرر وضع حد لحرب فيتنام بالتراجع أمام القوى الشورية هناك عام ١٩٧٣ ، وركز على الحد من خاطر الحرب النووية ، أولا بالتفاهم بين الدولتين النوويتين العظميين من خلال عادثات سولت الأولى سنة ( ١٩٦٩ ) ، ثم البدء في عادثات سولت الشانية أثناء زيارة نيكسون لموسكوعام ( ١٩٧٧ ) ، وقد وجد نيكسون في ذلك كله طرفاً واقعياً واعياً في شخصية الرئيس السوفيتي بر يجنيف ، وفي الوقت نفسه سعى الرئيس الأمريكي للتقليل من عدد الدول الذرية المتوسطة ( الصين ، فرنسا ، بريطانيا ) .

وجاءت حرب أكتوبر في الشرق الأوسط عام ١٩٧٣ لكي تشكل عاملاً مركزياً في الاستقطاب لمجموعة التناقضات والمؤثرات الجديدة في قلب مرحلة الوفاق ، وخاصة بعد ما ترتب عليها من تحول البترول من سلعة إلى سلاح ، وتأثير ذلك على اقتصاديات الدول الصناعية المتقدمة في الغرب الأوروبي ، وبدرجة أقل في اليابان . وقد سجل الرئيس نيكسون الإنجازات الثلاثة الرئيسة للولايات المتحدة أثناء رئاسته وذلك في خطاب استقالته الرسمي بعد اضطراره لترك السلطة ، في أغسطس عام ١٩٧٤ بأنها : العمل على إعادة الصين ربع المعمورة ، إلى إطار الحياة الدولية ، وإنهاء جو الصدام مع الاتحاد السوفيتي ، والبدء في طريق حل التناقضات بالوسائل العالم على أساس ميزان القوى الواقعي ، وأخيراً احتضان العالم العربي بعد مرحلة من العداء المتصل ، وذلك اعترافاً بمكانته بعد حرب أكتوبر .

# الباردة الجديدة عام ( ۱۹۸۱ ) :

بدأت هذه المرحلة بمجرد تولي الرئيس ريجان رئاسة المولايات المتحدة في التاريخ المذكور. وهدفها هو استعمال تقدم المولايات المتحدة الهائل في مجال الاقتصاد والتكنولوجيا لإعادة بناء التفوق الحربي - الاستراتيجي الأمريكي من جديد بعد ما أحدثته فيتنام من همزة عميقة في وجدان الجبروت الأمريكي داخلياً وعالمياً، وقد ترتب على هذه السياسة عدة نتائج مازالت تتفاعل أمامنا في اتجاهات

متباينة : إحياء الاعتزاز الوطني والشعور بالتفوق لدى الشعب الأمريكي ، وخاصة جيل الشباب منه ، الذي رأى في قيادة ريجان تحقيقاً لحلم الآباء المؤسسين لأمريكا المستقلة ، وتجسيدا لمشروع وطني أو تجديداً للمشروع الحضاري الغربي ـ الأمريكي الكبير ، ثم تولى أندروبوف رئاسة الاتحاد السوفيتي وسعيه المذكى لتقليل حدة التوتر مع الصين من ناحية ، ومحاولة إحداث ثغرة بين أوروبا الغربية والولايات المتحدة وذلك بالتنديد بالطابع الاستفزازي لسياسة ريجان الإستراتيجية ، خاصة في البعد الجديد الله ي أطلق عليه و حرب النجوم ، أي نشر تكنولوجيا التسلح المتقدمة في الفضاء . ثم الفاعلية المتزايدة لسلاح الغذاء ، وأدوات الدعم المالي والاقتصادي الـدولي تحت السيطرة الأمريكية للعديد من دول القارات الثلاث ، وأخيراً رد الفعل العكسى أي إدراك قطاعات واسعة من الرأي الأمريكي والأوروبي لصحة شعور الدول الاشتراكية والقارات الثلاث بخطر حرب نووية جديدة يمكن أن تقضى على البشرية .

ومن هنا بدأت المحاولات الأولى لإيجاد نوع من تجديد روح التفاوض بطريقة لم تتحدد بعد ، قد تمتزج فيها أساليب مرحلتي الحرب الباردة والوفاق معاً .

- 4

وينتقل بناالتحليل الآن إلى ساحة دراسة المتغيرات التي طرأت على مختلف المناطق الجيو ـ سياسية ، وعلى القطاعات المختلفة من العالم

المعاصر ، ابتداء من الجدلية الاجتاعية في الدائرة الداخلية أي تفاعل القوى داخل الدولة ـ الوطن ، وداخل المنطقة الجيو ـ ثقافية ، والجيو ـ سياسية ، وعلى أساس تأثر هذه الوحدات السياسية ـ الاجتاعية المختلفة بتطور علاقات القوى بين الدولتين العظميين عبر المراحل التي ذكرناها آنفاً .

#### 1 - 7

## تطور قطاع الاستمهار في العالم الغربي :

إن تطور الاستعار ، من الاستعار التقليدي إلى الاستعار المهيمن يعد من أهم معالم النظام القائم حالياً في العالم ، فقد تصدعت الإمبراطوريات الاستعارية التقليدية ، إنجلتوا ، فرنسا ، المانيا ، إيطاليا - بلجيكا - هولندا - والبرتغال من جراء الخسائر الفادحة التي لحقت بها أثناء الحرب ، ثم وبشكل خاص نتيجة مباشرة لانطلاق الثورات والحروب التحريرية الوطنية بشكل فعال في أرجاء آسيا وإفريقيا .

ثمم إن التراكم الهائل للأسلحة في أهمم الدول الصناعية المنتاصرة ، وخاصة الولايات المتحدة أدى إلى نشأة المؤسسة الصناعية \_ العسكرية ، أي إلى الارتباط العضوي بسين أكثسر القطاعين الاجتاعيين تقدماً من حيث تركز القدرات المالية والتنظيمية وكذلك العلمية والتكنولوجية بحيث أصبح هذا القطاع هو المسيطر الفعلي

على جهاز الحكم في الولايات المتحدة ثم في حلفائها في حلف الأطلنطي .

ولكن كيف تستعمل هذه الطاقة الجديدة الهائلة في العصر الذي السعت فيه رقعة حروب التحرير ؟

الحق أن المجموعة الصناعية ـ العسكرية هي التي دفعت بالثورة الصناعية إلى مرحلتها الثانية ، مرحلة الثورة العلمية والتكنولوجية بما كرسته من ميزانيات وحقول تجارب لاحد لها أمام تطور البحث العلمي وتطبيقاته التكنولوجية وكانت هذه المؤسسة وبشكل جدلي في المقام الثاني ، أكثر المؤسسات الاجتاعية إفادة من الشورة العلمية والتكنولوجية .

ومن قلب هذه المؤسسة الجديدة تكونت بالتدريج مجموعة من الأفكار مؤداها أن الأمر قد حان لبسط سيطرة شاملة على كل معالم الحياة وقطاعات النشاط، وليس فقط على اقتصاديات الأقطار التابعة. بل إن الاستعار المهيمين من واجبه أن يقدم المناهج التفصيلية لمختلف أنواع التنمية، كي يسيطر عليها بالتمويل والخبرة الفنية والمساندة الظاهرية بحيث يمكن أن يبعدها عن أهداف التغيير الثوري للمجتمعات التابعة ويقتل فيها تماما كافة الطاقات التي يمكن توظيفها في احداث تغيير شامل للعالم.

كانت هذه الأفكار المركزية ـ المحاصرة بالاحتواء دون القهر المباشر هي رسالة كتاب لعله أهم ما ألف حول الإمبريالية منذ كتاب لينين

الشهير، وقد وضعه روبسرت ماكنارا رئيس البنك الدولي آنـذاك ووزير دفاع الولايات المتحـدة إبـان اشتعـال حرب فيتنـام بعنـوان « جوهر الأمن » ، وفيه تناول ماكنارا أسباب الفشل في فيتنام ليخطط مسار النجاح في عملية الهيمنة على العالم على الصورة التي ذكرناها

وهكذا إذن تكون الاستعار المهيمن حول مركزه الأوحد الولايات المتحدة الأميركية ، بعد عام ١٩٤٥ ، وخاصة بعد تصفية الاستعار التقليدي المذي كانت تتزعمه إنجلترا وفرنسا وألمانيا وإيطاليا واليابان . لقد تمزقت هذه الدول وتطاحنت في حرب أعوام ١٩١٤ ، واليابان . لقد تمزقت هذه الدول عوام ١٩٣٩ ـ ١٩٤٥ ، وخرجت من هذه الحرب في حالة بالغة من الإنهاك .

وهنا بدأت الولايات المتحدة تحتل مكانة الإمبراطورية المركزية في الغرب وفي قطاعات كبيرة من العالم ، ففي سنة ١٩٤٥ احتلت ألمانيا واليابان ، ونشرت قواعدها وقواتها وطرق اتصالاتها عبر غرب أوروبا وجنوبها حتى اليونان وتركيا في عام ١٩٤٧ ، وهذا هو النظام الذي كرسه حلف الأطلنطي بقيادة أمريكية عام ١٩٤٩ ، ثم دخلت الولايات المتحدة في حرب ضارية للسيطرة على كوريا لمدة ثلاثة أعوام بدءاً من عام ١٩٥٠ ؛ كها تولت قيادة الحرب ضد الحركة الشورية التحريرية في فيتنام من عام ١٩٥٥ إلى عام ١٩٧٧ . وقد تشعب التحريرية في فيتنام من عام ١٩٦٥ إلى عام ١٩٧٧ . وقد تشعب التحرك الأمريكي إلى درجة بعيدة : القضاء على نظام الرئيس آربينز في جواتيالا عام ١٩٥٤ ، إنزال قوات حربية في لبنان للمرة الأولى

عام ١٩٥٨، محاولة غزو كوبا في خليج الحنازير ؟ التدخل لفرض نظام حكم موال في زائير بعد خروج بلجيكا من عام ١٩٦٠ إلى عام ١٩٦٤، تفكيك قواعد الصواريخ السوفيتية في كوبا سنة (١٩٦٢)، قلب النظام في سان دومينجو سنة ١٩٦٤، وقبل هذا وذاك القضاء على حكم مصلق الوطني في إيران وإعادة الشاه أعسوام (٥١ - ١٩٥٣) ثم الحسرب الواسعة في فيتنام ولاوس وكمبوديا، بالإضافة إلى التدخل المتصل السياسي والاقتصادي والدبلوماسي والإستراتيجي في حروب إسرائيل ضد مصر وسوريا والأردن وحركة التحرر الفلسطينية ثم لبنان من عام ١٩٤٨ حتى يومنا والأردن وحركة التحر و الفلسطينية ثم لبنان من عام ١٩٤٨ حتى يومنا بلدان القارات الثلاث من قلب نكروما في غانا مرورا بتحطيم سوكارنو في إندونيسيا وقلب نظام الليندي في شيلي إلى غزو جرينادا عام ١٩٨٣.

وقد صاحب هذا الانتشار للهيمنة الإمبريالية تقدما جديدا هائلا في الأسلحة الاستراتيجية التقليدية والنووية ، مما اضطر الاتحاد السوفيتي إلى الدخول في سباق للتسلح . وقد زاد من خطورة الأمر أن الولايات المتحدة ، من الناحية الجيور سياسية تمثل منطقة متصلة من الناحيتين السكانية والجغرافية بين المحيطين الرئيسين الاطلنطي والهادي ، وعلى الضفة الأخرى من كليها يوجد أهم مركزين للتركيز السكاني والإنتاجي في العالم ، ففي قطاع المحيط الأطلنطي نجد

الولايات المتحدة وأوروبا ؛ وفي قطاع المحيط الهادي نجد الولايات المتحدة وآسيا الشرقية والوسطى وجنوب شرق آسيا وكذلك دائرة إستراليا ونيوزيلندا في جنوب المحيط الهادي . أي أن هذه المركزية الجغرافية الفريدة من نوعها في العالم جاءت لتضاعف من تأثير عوامل التقدم والهيمنة الأخرى .

#### Y \_ Y

تطور قطاع الاشتراكية في العالم .

أ) خرج الاتحاد السوفيتي من الحرب العالمية الأخيرة منتصرا من الناحيتين الحربية والسياسية ، وإن كان في حال من الضعف النسبي في كافة المجالات الأخرى السكانية (إذ تراوح عدد الضحايا بين ٢٠ ، ٣٢ مليون حسب التقديرات المختلفة) ؛ وفي المجالات الاقتصادية بعد تدمير معظم المدن في القطاع الأوروبي غرب الأورال ، وتفكيك الصناعات ونقلها إلى سيبيريا وآسيا الوسطى ؛ والمواصلات فضلا عن ان موقعه الجغرافي ـ الجيوسياسي هو موقع القارة ذات الحدود المترامية ، ومعظمها متاخم لدول غير حليفة أو صديقة في آسيا خاصة بعد نشوب النزاع الصيني السوفيتي ، منذ عام صديقة في آسيا خاصة بعد نشوب النزاع الصيني السوفيتي ، منذ عام

وقد عمد الاتحاد السوفيتي أولا وقبل كل شيء إلى تأمين حدوده الغربية ضد تكرار غزوة حربية جديدة بقيادة حلف الأطلنطي ؛ ومن هنا كان تكوين الكتلة الاشتراكية في أور وبا الوسطى والشرقية بقيادة

الأحزاب الشيوعية الموالية للاتحاد السوفيتي ، كما بدأ الاتحاد السوفيتي يعيد بناء اقتصاده الصناعي التقليدي والمتقدم معا ويجدد تسليح وتنظيم جيوشه ، ثم سعى سعيا حثيثا لكي يلحق بالتحدي الأمريكي في مجالي التسلح النووي وغزو الفضاء . وقد سبب هذا المجهود الهاثل ضغطا متواصلا على قطاع الإنتاج الاستهلاكي كان لابد منه في هذه الظروف التاريخية القاسية .

وقد ترتب على هذه العوامل بالإضافة إلى العوامل المناخية شديدة البرودة أن اتجه الاتحاد السوفيتي إلى استيراد القمح بكميات متزايدة خاصة من الولايات المتحدة منذ أواخر عهد خروتشوف بحيث أصبح هذا البعد عاملا هاما في صياغة القرار وتمسك الاتحاد السوفيتي بضرورة التعايش السلمي والوفاق بوصفها ضرورة حيوية بمعنى الكلمة وليس مجرد ضرورة سياسية إيديولوجية .

ولا شك أن هذه الأسباب جعلت الاتحاد السوفيتي شديد الحرص على اللحم غير المحدود للشورات السوطنية والتحريرية منىذ بداية السبعينيات اللهم إلا تلك التي ارتبطت معه بمعاهدات سياسية وعسكرية ثابتة ؛ وجعلته يتخذ من جميع المنازعات التي قد تؤدي إلى عبابهات عسكرية مواقف تتسم بهذا الحرص ، وقد تأكدت هذه المعاني الجديدة ، مصحوبة بقدر أكبر من الحريات الداخلية ابتداء من المؤتمر العشرين للحزب الشيوعي السوفيتي عام ١٩٥٦ .

(ب)

ثم بدأت حركة التنوع والتشعب داخيل العالم الاشتراكي ، ابتداء من خروج يوغوسلافيا سنة ١٩٤٨ عن إطار الزعامة السوفيتية ، واختارت لنفسها طريقا مستقلا محايدا بين المعسكرين ، يسعى أيضاً إلى التأليف بين القوميات المختلفة وتحقيق معدل متقدم من الإنتاجية الإشتراكية بواسطة سياسة التسيير الذاتي .

ثم كانت أزمة البانيا مع الاتحاد السوفيتي وحلف وارسو ، إذ رفضت البانيا التنديد بستالين وطردت من الكتلة الاشتراكية السوفيتية سنة ١٩٦١ ، وظلت متحالفة بعد ذلك مع الصين اقتصاديا وإيديولوجيا بين عامى ١٩٦٨ و ١٩٧٨ .

(~)

ولكن الحدث الأكبر والأكثر أهمية هو تطور الصين بعد انتصار حرب التحرير الكبرى وإقامة جهورية الصين الشعبية في أول أكتوبر عام ١٩٤٩ ، وهي تنطوي على إمكانية هائلة : وحضارتها تمتد بلا انقطاع عبر خسين قرنا من الزمان ، وكثافة سكانية تمثل ربيع الإنسانية ، ثم وحدة وطنية تؤكد معاني التضامن الاجتماعي لشعب الصين وبه أقلية ضئيلة لكنها فعالة غالبيتها من المسلمين في مناطق الحدود الغربية والجنوبية . إن عنصر القوة المتضرد للصين في هذا المجال كان ولايزال أن ثورة الصين التي إمتدت نصف قرن كانت ثورة وطنية تحريرية بمعنى الكلمة أولا بقيادة كومنتاتج صن يات صن

ثم بقيادة الحزب الشيوعي الفتي منذ عام ١٩٢٧ إلى عام ١٩٢٧ الذي أسسه شين دوكسيو ثم تولت زعامته قيادة مركزية برئاسة ماوتسي تونج وشوإين لاي وشوته في الأساس . كانت ثورة الصين ثورة وطنية تحريرية في الأساس ، اختسارت دائها وعلى التوالي خط الانغهاس في الجهاهير أي خط الجبهة الوطنية المتحدة بمعنى الكلمة وذلك بالرغم من شراسة حروب الماريشال سيانم كاي شيك ضدها ، وهو الخط الذي نبع بشكل طبيعي من كون الصين مركزا للدائرة الأسيوية للشرق الحضاري التأليفي التجميعي من النواحي الاجتاعية والسياسية والفكرية .

ومع ذلك ، كانت السلبيات هائلة : فقد توقف التقدم العلمي والتكنولوجي منذ القرن السادس عشر ، وظل النظام الطبقي الاستبدادي قائيا في أرجاء البلاد بدعم من التفسير التقليدي لفلسفة كونفوشيوس وأباطرة الصين ؛ والهيكل الصناعي منحصر في المدن الساحلية على المحيط الهادي ، وفي منطقة العاصمة القديمة فان كينج وبينها وبين بكين ، وفي بعض أنحاء منشوريا في الشهال بعد الغزو الياباني ؛ والأمية منتشرة على أوسع مدى فضلا عن تفشي الأوبئة والفياضانات التي كانت تؤدي بحياة مليونين ونصف مليون مواطن كل عام تقريبا .

وقد استطاعت ثورة الصين الوطنية بقيادة الحزب الشيوعي أن تقتحم هذه الصحاب وأن تقيم مجتمعا متاسكا تقدم بسرعة هاثلة في بعض

القطاعات الطليعية إلى أن جاءت الثورة الثقافية وخاصة في مرحلتها الثانية لتفتك بالطلائع السياسية والثقافية باسم معاداة البيروقراطية . وكان لابد من تعديل المسار . وهذا ما قررته القيادة الجديدة حول وينج شيا وينج ، الوريث الحقيقي للقيادة الثلاثية القديمة ، عندما أقرت سياسة ( التحديثات الأربعة » وهي حسب ترتيب الأهمية تحديث الزراعة فالصناعة ثم العلم والتكنولوجيا وأخيرا الدفاع .

وقد اقترنت هذه السياسة الجديدة ببدء المحادثات الودية من جديد مع الاتحاد السوفيتي، في الوقت الذي اختارت فيه الصين اليابان شريكا أول في عملية التحديث ابتداء من معاهدة عام ١٩٧٨، كما قررت توسيع رقعة المعاملات مع القارات الشلاث وجموعة عدم الانحياز أسوة بالولايات المتحدة وأوروبا الرأسالية والإشتراكية معا.

#### 4 - Y

مناطق التأثير الجديدة في القارات الثلاث:

أ) تحتل اليابان مكان الصدارة في سلم التجارب الرائدة من حيث التفرد بالنمط الذي قدمته منذ عصر ميجي وخاصة بعد عام ١٩٤٥ ،
 وكذلك من حيث تأثيرها على الاقتصاد العالمي المعاصر .

إن دراسة خصوصية اليابان موضوع واسع في حد ذاته ، وإن كان لابد لنا من إيجازه . ذلك أن المجتمع الياباني المتركز في الجزر الثلاث الرئيسة وحولها عشرات الجزر الأخرى ظل بمناى عن التوغل الأجنبي حتى سنة ١٨٥٦ عندما فرض الأسطول الأمريكي بالقوة فتح ميناء نجازاكي ، وقد استطاع هذا المجتمع المغلق أن يتغلب على الطبيعة الشاقة التي تواجد فيها بفضل صياغة نمطه المتفرد من الوحدة التكوينية ، بحيث أصبحت الأمة في عصرها الحديث ، وكذا كل مؤسسة ووحدة تكوينية فيها لاتتحرك إلا بعد أن ينصهر القرار أو الاتجاه في بوتقة الإجماع ، أو على الأقبل الموافقة الضمنية الاجماعية . ومن هنا . استطاعت اليابان أن تنفتح على كافة معطيات العالم الحديث منذ عصر ميجي ، فتستوعبها ثم تعيد صياغتها بشكل يناسب تراثها الفريد في التعبثة الوطنية الشاملة ، حتى استطاعت أن تتقدم في كافة المجالات الإنتاجية والصناعية والابتكار التكنولوجي وتقنية فتمح الأسواق التجارية الخارجية مع وضع فكرة تراكم الأرباح في المقام الثانوي تماما ، بينها احتمل توظيف الأرباح في البحث العلمي والتطبيقي بعيد المدى المقام الأول .

إن الترسانة الرأسهالية الصناعية والتكنولوجية اليابانية وهي القوة الشانية في العالم الرأسهائي تعمل بأسلوب و النظام الإقطاعي العسكري و من حيث تنظيم العمل والعلاقات الاجتاعية المتصلة به مهتدية بسلم من القيم الوطنية والتراثية عميقة الأثر في كافة المجالات.

استطاعت اليابان بهذه الروح أن تتعدى مأساة ضربها بالقنابل الذرية وإحراق عاصمتها طوكيو عن آخرها بالقنابل في نهاية الحرب العالمية . وكان ولايزال القرار الوطني المركزي هو أن تتفادي اليابان كل ما من شأنه أن يؤدي بها إلى ساحة تصادمات قائمة أو كامنة ، مكتفية بالمظلة الإستراتيجية التي فرضها عليها الجنرال ماك آرثر وكرستها المعاهدة الأمريكية ـ اليابانية في إبريل سنة ١٩٥٧ ، بعـد تعديل الدستور في مارس سنة ١٩٤٦ على أساس ديمقراطي ؛ وفي مقابل ذلك ركزت اليابان كافة طاقاتها لتحقيق مشروعها الوطنى الكبير، أي أن تكون أكثر الدول الصناعية والتكنولوجية فاعلية في الإنجاز والقدرة على الابتكار والابداع الذاتي . إن نجاح هذا المشروع مرة أخرى مع الاحتفاظ بأقل قدر ممكن من القوة العسكرية الدفاعية جعل من اليابان دولة عظمي من نمط جديد في الوقت الذي اختارت الصين العملاقة لنفسها طريق عدم ممارسة طقسوس وأنماط الدولة الاستراتيجية العظمى المهيمنة.

ويكفي هنا أن نذكر أن اليابان أصبحت ثاني قوة في إنجاز المشروعات الكبرى الجديدة في القارات الشلاث كما هو الحال في العالم العربي وإفريقيا وأمريكا اللاتينية ، ويطبيعة الأمر فإن لها الدور الأول في جنوب شرق آسيا .

(**中**)

وفي نفس المرحلة ، ولكن في الطرف الآخر أي في الدائرة الثانية

للشرق الحضاري ( العالم العربي ) وهو قلب الدائرة الحضارية ـ الثقافية الإسلامية في آسيا وإفريقيا ، بدأت تتجمع معاني تكوين مركز جديد للقوة والتأثير في العالم . لقد تفجرت مجموعة الثورات الـوطنية التحـريرية في العـديد من الـدول في مصر ، وســوريا ، والعراق ، واليمن ، وليبيا ، والمغرب ، على وجه التخصيص ، ثم الحرب التحريرية البطولية التي أدت إلى انتصار الجزائر ، والمقاومة الفلسطينية . ثم حركة الوحدة العربية ابتداء من إيديولوجية البعث وكذلك من الطبقة السياسية والحركة الوطنية في مصر التي اتجهت إلى إنشاء جامعة الدول العربية سنة ١٩٤٥ ، وهي الحركة التي تلقـت دفعة كبرى بقيادة جمال عبدالناصر ليس فقط في التجربة الأولى للوحدة العربية على شكل ﴿ الجمهورية العربية المتحدة ، من عام ( ١٩٥٨ إلى عام ١٩٦٢ ) ، ولكن أيضًا في دعم القوى لحرب التحرير الجزائرية وثورة اليمن وحرب تحرير جنوب اليمن ودعم حركة فتح ومنظمة التحرير الفلسطينية ، وفوق هذا وذاك حروب مصر العربية ضد الدولة الصهيونية والـدول الاستعمارية المسانـدة لها . وتلك مسيرة طويلة وشاقـة بلغـت ذروتهـا رغـم التناقضـات والأخطاء الجسيمة في حرب أكتوبــر عام ١٩٧٣ ، التــي كادت تستقطب القوة العربية حول قيادة مصر في حلف مع سوريا وتقـود استعمال سلاح البترول في اتجاه تحقيق نظام اقتصادي عالمي جديد .

ثم جاءت الهجمة الإستراتيجية المضادة الشاملة سياسيا

وحضاريا ، وكان الهدف منها محاصرة مصر ، وإشعال الحروب والمنازعات بين نختلف الدول العربية في المشرق والمغرب ، وفوق كل هذا تهجير البترو دولارات إلى أسواق الولايات المتحدة وأوروبا الغربية المالية ، ثم فرض سياسة الإنفتاح الاستهلاكي على مصر لكسر شوكة الاقتصاد الوطني حول القطاع العام وإنشاء اقتصاد مواز طفيلي تقوده الرأسهالية السمسارية واستنزاف الطاقات البشرية والكادر السياسي بالتهجير واسع النطاق إلى الخارج . وقد ترتب على هذه الضربة المحكمة المتصلة ، التي لاتزال في أوجها - رغم محاولة محاصرة عدد من الأخطاء - إجهاض المغزى الحضاري لحرب أكتوبر وإبعاد خطر تكوين قوة عربية فعالة على الساحة العالمية .

وهنا أيضا تلعب الجيو ـ سياسة دورا هاثلا بشكل مباشر ، فالعالم العربي هو أقرب قطاعات الشرق الحضاري إلى خطالنار حول البحر الأبيض المتوسط وعلى ضفت الشهالية قواعد حلف الأطلنطي الإستراتيجية ، بينا يجوب الأسطول السادس الأمريكي هذا البحر الضيق بأسلحته النووية فضلا عن استحداث قوة الإنتشار السريع للتدخل في هذه المنطقة في حالة الضرورة . كها أن مصر بالذات ، المفتاح والقائد والرأس ، للعالم العربي وهي الأمة المحاصرة صحراويا المتفجرة سكانيا تعد نقطة الضغط الأكبر في مناطق تقاطع النفوذ والتأثير الثلاث ، وخاصة الدائرتين الأمريكية والسوفيتية . وفوق هذا وذاك تمثل الدولة الصهيونية ترسانة هجومية جبارة تتمتع

بتأييد ودعمم أهم قوى الغسرب الحضاري باستثناء القطاع الاشتراكي .

( ~ )

ونتدرج في التحليل إلى ظاهرة هامة للتأليف بين عدد كبير من الدول الوسطى والصغيرة في القارات الثلاث أساسا ألا وهي ظاهرة « مجموعة دول عدم الانحياز » .

بدأت هذه الحركة من مؤتمر باوندونج ثم انتقلت إلى حركة الحياد ، بما في ذلك الحياد الإيجابي المناهض للاستعمار إلى أن تم الاتفاق على خطعام يحاول أن يبعد مجموعة الدول الإفسريقية والأسيوية ويوغوسلافيا وقلة محدودة من دول أمريكا اللاتينية عن الأحلاف العسكرية وبالتالي عن بوتقة التصادمات المباشرة .

وكان الرواد الثلاثة الأول مصر والهند ويوغوسلافيا يملكون تاريخا حافلا من النضال من أجل الاستقلال والتقدم الاقتصادي والاجتاعي بعد الحرب العالمية ، ثم انضمت إلى هذه المجموعة التكوينية مجموعة لاتقل عنها من حيث الأهمية الريادية في مجال الاستقلال ( الجزائس ـ تانزانيا ـ غينيا ـ كوبا ـ إلى ) ، ثم جاءت موجة تلو موجة من الأعضاء الجدد ومعظمهم على صلة وثيقة بالمعسكر الغربي ، بينا تميل القلة إلى الكتلة السوفيتية ، ورأى النقاد أن هذا التكوين غير طبيعي ، وأنه يضعف من إيجابية المجموعة في المجال الدولي ، إلا أن التجربة أثبتت سنة بعد سنة أن مجموعة دول عدم الانحياز أفسحت

بالفعل مجالا للتعبير عن وجدان الأغلبية الصامتة في العالم ، وذلك في اتجاه يهدف إلى سيادة العقل والواقعية في السياسة ، وحل المنازعات بطريقة سلمية ، وتخفيض مستوى التسلح والدعوة إلى نبذ السلاح النووي ، كما أنه شجع التجمعات الإقليمية الجيز ـ ثقافية على التقدم باجتهادات هامة كما حدث في نيكاراجوا والسلفادور وفي حرب الخليج وفي أفغانستان .

#### (د)

وهناك عدة دول وسيطة ، داخل هذه المجموعة وخارجها بدأت تلعب دور الوساطة السياسية ، بينا تقدمت في عجال التنمية الاقتصادية بشكل ملحوظ جعل منها مراكز قوى ممكنة في مستوى وسيط يواكب إمكان تشكل نظام عالمي حول مراكز ثلاثة في مستقبل متوسط المدى ، وهكذا تبدو دول مثل الهند والبرازيل ، وقد تلحق بها دول أخرى مثل إسبانيا ودولتي كوريا لو استطاعتا التقارب ودولتي ألمانيا ، وفيتنام بعد حل قضية كمبوديا والمكسيك ونيجيريا \_ ودولتي ألمانيا ، وفيتنام بعد حل قضية كمبوديا والمكسيك ونيجيريا \_ بالإضافة إلى العالم العربي حول مصر بعد تصفية مرحلة الحرب في الظلام المصطنعة ؟

#### \* \* \*

وسوف نعود إلى هذه العناصر - الحركية ذات الفاعلية ، على مستويات مختلفة ، في الموقف الدولي إذ نراها تلعب دور الفاعل الرئيس - بوصفها « وحدات التحليل والعمل الرئيسة في تشكيل الرؤى المختلفة لتغيير العالم » .

# البابُ الثالث النحديات والروى



# الفصل اسحادي عشىر أزمة العالم - أح تغييرالعالم .؟

صيحة « الأزمة » تتعالى ، من قلب عواصم الدول الكبرى ، ومن أرض المناطق الصناعية المتقدمة ، ومن المجتمعات الاستهلاكية التي لاتعرف ظاهرياً أي معنى من معاني الأزمة ، اللهم إلا ماتشير إليه معدلات الزيادة المطردة في البطالة ، خاصة في أوربا الغربية ، غير أن « الأزمة بالمصطلح الفلسفي الدقيق ـ أي عجز الانسان ، أو المجتمع ، عن أن يواجه التعايش مع ظاهرة محددة ، دون أن يقتضي هذا التعايش بالضرورة التغلب على جوانبها السالبة ـ تبدو بعيدة . إن دولاب الإنتاج والاستهلاك ، والتبادل ، وكذلك انتشار المعرفة والعلم ـ بواسطة الإعلام ووسائله الحديثة الالكترونية واسعة والعلم ـ مطرد، فضلاً عن دوام التأثير على سائر مناطق العالم .

إلا أن هناك ظواهر عديدة تشير إلى أنّ خللاً ماقد اعترى العملية كلها . وقد حاولت مجلة « ذي ايكونوميست » (The Economist البريطانية ، التي تكاد أن تكون أوسع المجلات تأثيراً في العالم الغربي وفي دوائر الاقتصاد على مستوى عالمي أن تقيس مسألة « السعادة » في نهاية عام ١٩٨٣ ، وعلى وجه التحديد في العدد الخاص بعيد الميلاد يوم ٢٤ ديسمبر ١٩٨٣ في ملف لفت الأنظار باسم « النيرفانا ( أي الفردوس ) بالأرقام » . وقد تناول هذا الملف دراسة المؤشرات الاقتصادية ، والاجتاعية ، والثقافية ، والصحية ،

والمناخية ، والسياسية ، في ثلاث وعشرين دولة في مختلف القارات ، ومن مختلف الأحجام والأنظمة : الـولايات المتحـدة ، واليابـان ، وألمانيا الغسربية ، وفرنسا ، وانكلتم ا ، وايطاليا ، وكندا ، واستراليا ، والسويد ، وإسبانيا ، وسويسرا ، والمملكة العربية السعودية ، ، واسراثيل ، وكينيا ، والاتحاد السوفيتي ، والمجر ، والمكسيك ، والبرازيل ، وجزر الباهاما ، وسنغافورة ، والهند ، والصين ، وسريلانكا . وقد فصلت هذه المؤشرات ، داخل كل قطاع ، إلى عدد ثان من المؤشرات الفرعية ، نحو ثهانية أو تسعة في كل قطاع من الاقتصاد إلى السياسة . ثم قامت بعملية مسح شارك فيها جميع محرري المجلة ، دون أن يعرفوا أسهاء البلدان ، غير انهم اضطروا إلى الاختيار بين القوائم التي بهما أسهاء المؤشرات ، ثم المؤشرات الفرعية ، والأرقام ، بغية التوصل إلى أعلى مستوى من الموضوعية . وجاءت الاجابات ملفتة للنظر من حيث أنها دلت دلالة واضحة على أن الاستقرار والثبات هو الأساس في معظم الاختيارات ، دون المبالغــة في أية ناحية ، وخاصــة من حيث الاستهالاك . وقد أشارت الأبواب أيضاً إلى أن المؤشرات الاقتصادية ، في حد ذاتها ، لم تحسم الأمر بأي حال من الأحوال ، مع العلم بأن محرري المجلة مزيج من البريطانيين والأمريكيين ، أي أنهم ينتمون إلى البلدان الصناعية الأكثر تقدماً. ولقد دل عجمل الإجابات بوضوح على أن ( نوعية الحياة ) ، أي ذلك المزيج الدقيق بين استقرار النظام السياسي ، وانتشار التعليم والثقافة ، والتمتع بالخريات العامة وبحقوق الانسان ، وسهولة التحرك والتعامل

والتفاعل مع مختلف الأفراد والمجتمعات تلعب الدور الأول بالنسبة للعامل الاقتصادي ، الكمي ، الذي كان يرى البعض ، ومازال ، انسه العامل الحاسم في تحديد نوعية المجتمعات ، ومن ثم في الاختيارات الاجتاعية والسياسية . كما ان النظرة الشاملة إلى غتلف التحليلات المبنية على هذا الاستفتاء دلت بجلاء على أن مجموعة المدول الغربية (فرنسا ، المانيا الغربية ، استراليا ، ايطاليا ، المحول الغربية ( السويد ، الولايات المتحدة ، انجلترا ، كندا ، اسبانيا ، واليابان ) تسبق في تقدمها بكثير القطاع الثاني من الدول ـ وهذا أمر طبيعي نظراً لنوعية المحررين الذين اشتركوا في هذا الاستفتاء المتحليلي .

ومما يسترعي الانتباه في هذا الأمر ـ وقد سردناه لعرض الاشكالية بشكل محدد ـ ذلك الشعور بالرضا ، أي الشعور بأن الغالبية العظمى من الذين شاركوا في الاستفتاء وتحليله يقبلون النمط السياسي والاجتاعي والثقافي والاقتصادي السائد في المجتمعات الصناعية المتقدمة . فان كان الأمر كذلك ـ ومرة أخرى ، فان هذا المسح جاء غاية في الدقة ـ فمن أين اذن تاتي صيحة و الأزمة ، ؟ ومن أين الشعارات اليومية وعشرات الآلاف من المقالات والتحليلات أين الشعارات اليومية وعشرات الألفام والشعارات السياسية التي الإذاعية ، والكتب والمسرحيات والافلام والشعارات السياسية التي تتكالب ، يوماً بعد يوم ، على إشعار الجهاهير الواسعة في العالم الغربي المتقدم ، وبالتبعية في العالم أجمع من حيث سيطرة الغرب على وسائل الاعلام ، بأنه ثمت و أزمة عالمية ) ؟

لقد عرضنا ، خلال هذا البحث ، مراراً ومن زوايا مختلفة ، الى موضوع اشكالية و الأزمة » ، أو على الأقل إشكالية الشعور بالأزمة . ومن الهام ، قبل الانتقال إلى دراسة الرؤى المختلفة لتغيير العالم ، أن نلخص هذا التحليل المقتضب عبر مراحله الثلاث .

أ ـ المرحلة الأولى ، التقليدية ، هي التي اقترن فيها الشعور ـ بالأزمة بطبيعة هذه الأزمة التقليدية ، أي بطبيعتها الاقتصادية .
 وكان ذلك ابتداء من الأزمة العالمية الكبرى عام ١٩٧٩ ـ ١٩٣٧ .

ثم جاء تباطؤ معدل نمو اقتصادیات الدول الصناعیة الرأسمالیة المتقدمة في غرب أوربا ، أزمة عالمیة جدیدة ، أو تباطؤ في معدل نمو الاقتصادیات المتقدمة . والشيء الغریب أن التصایح بوجود الأزمة ، وبحدوث أزمة عالمیة جدیدة ، صدر عن عواصم أوربا الغربیة ، بعد أن اضطرت إلى دفع نسبة أعلى بكثیر من ذي قبل لتغطیة استیراد البترول ، بینا استمرت الولایات المتحدة في جو لایتسم بالتأزم الجذري حتى جاءت رئاسة ریجان عام ۱۹۸۱ لتؤ كد أن الولایات المتحدة على فرض أولویتها المطلقة على عموم القطاع الاقتصادي وكذلك الاستراتیجیة السیاسیة الغربیة ، بل والعالم ، مستغلة في دلك إمكاناتها الطبیعیة وطاقاتها الكامنة الماثلة ، وإن ظرح اشكالیة واعادة الزمة بالمعنى التقلیدي ، الاقتصادي ، بعد الحرب العالمیة واعادة بناء أوربا الغربیة ، استغرق وقتاً طویلاً نسبیاً ، هذا بالاضافة إلى أن ابناء أوربا الغربیة ، استغرق وقتاً طویلاً نسبیاً ، هذا بالاضافة إلى أن يمكنالية الأزمة لم تطرح إلا بالمعنى الاقتصادي منذ ۱۹۲۹ . وهكذا يمكن أن نقول أن الاشكالية التقليدیة للأزمة ، أي الاشسكالیة

الاقتصادية ، استمرت من ١٩٢٩ إلى ١٩٧٣ .

ب ـ ثم جاء المستوى الثاني لطرح هذه الاشكالية ، وهو المستوى السياسي وقد اقتضى هذا الطرح الثاني القيام بإقناع دائرة واسعة في مجالات السياسة والاعلام والرأي العام بأن العامل الاقتصادي ، وحده ، لايكفي . فهذه مثلاً اليابان وقد فاقت جميع معدلات النمو الصناعي والفاعلية الاقتصادية ، برغم انعدام الموارد الطبيعية وهذه الصين ، ربع المعمورة ، وقد استطاعت أن تتاسك ، بعـ د ثورة وحروب تحريرية دامت نصف قرن ، على أنقـاض التخلف المتراكم منذ القرن السادس عشر، ثم واجهت دمار و الشورة الثقافية » ، ورغم هذا ، عملت بجرأة وشجاعة على تعديل دفة السياسة الاقتصادية منذ ١٩٧٨ حتى تحديد المسار الاقتصادي الجديد في نهاية ١٩٨٤ ثم كانت هناك ظواهر أخرى ، متناقضة ، من طراز آخر . إن تراكم ديــون ديول أمريكا اللاتينية الكبيرة لم يؤد بها إلى طريق الإفلاس ولا الانهيار ، بل إنه شجع على التطور نحو الديمقراطية ، خاصة في الارجنتين والبرازيل ، وتأكدت معالم هذه الديمقراطية في المكسيك وفنزويلا مثلاً . من أين إذن عدم التناسق هذا ، بين العامل الاقتصادي والظاهرة الاقتصادية العامة ؟ هكذا ، و في هذا الجو ، نشأ المفهوم السياسي للأزمة : فالعوامل الاقتصادية ـ الاجتماعية الداخلية ، رغم أولويتها ، لاتحسم الأمر وإنما المقام الأول

للإرادة أي للقرار السياسي .

وقد أدى هذا التحول من التحليل الاقتصادي الى التحليل السياسي إلى أن اتجهت الأنظار إلى معالجة تفاقم الصدام العالمي ، وتصعيد التوتر إلى مستوى الحرب النووية التي يمكن أن تفني البشرية ، على المستوى السياسي في المقام الأول . وذلك لأن القرار السياسي هو الذي دفع بالولايات المتحدة إلى التحدي النووي ، مما السياسي هو الذي دفع بالولايات المتحدة إلى التحدي النووي ، مما الذي أعاد الحرب الباردة الجديدة إلى الوجود في عهد رئاسة ريجان . كما انه هو الذي دفع بالدولتين العظميين إلى السعي نحو إيجاد السبل كما انه هو الذي دفع بالدولتين العظميين إلى السعي نحو إيجاد السبل والمسالك التي قد تؤ دي إلى وضع حد لذلك التسابق القاتل نحو المحاوية . أي أن الأزمة العالمية قائمة . ولكنها في المقام الأول ازمة المعقولية السياسية . أي منطق التعاون بين الدول العظمي والكبرى . أو هكذا بدا الأمر للمحللين في هذه المرحلة الثانية لتناول اشكالية الأزمة ، مرحلة الثانية الثناول السياسي عن ١٩٧٢ وبداية الثانينات .

ج - ثم تراكمت أحداث من نوع جديد ، حيث وجدت طريقها إلى اتجاهات وقطاعات متناقضة ، الثورة الايرانية وانهيار دولة التحديث المتغرب . وتشتت الصف العربي بعد كامب ديفيد ، وتصاعد الأصولية الدينية في قطاعات واسعة من العالم ، جنباً إلى جنب مع تساؤ لات من نوع جديد ، في الهند والعالم الكاثوليكي ، والفكر السياسي الامريكي حول ريجان ، ولاهوت التحرير في

أمريكا الوسطى والجنوبية ، والعود إلى كو نفشيوس في الصين ، فضلاً عن الأصولية الإيسلامية في الدائرة الاسلامية الأسيوية ـ الافريقية . . . . النخ . تلك ظواهر جديدة لم تكن في حسبان التحليل الاقتصادي ، إذ أنها من طراز يبـدو وكأنــه لايمــت إلى « التنمية » و« الأزمة » . ثم تفجرت المجاعـة في أفـريقيا ، بشـكل مروع . وبدأت تتبدى صور غريبة حقاً للعالم : تراكم الثيروات والبذخ ، وتزايد الاستهلاك باطراد ، في جو يمتزج بموت الملايين ، وظهور نزعات قيل أنها انتهت ، ولاعودة إليها . وعادت قطاعــات واسعة متنوعة ، متباينة في الظاهر ، تطرح التساؤ لات الفلسفية الرئيسة . وعاد الإيمــان بشكل قوي ، وجهاً لوجه مع انتشار الفكر العدمى والتفسخ الخلقى وتفكيك عرى المؤسسات الاجتاعية والانسانية الثابتة في القطاعات المتقدمة من المجتمعات الصناعية . فهذا الخليط الغريب ينبىء بظهور موجة غير مرتقبة: أهمى بداية انحدار ، أم بداية حياة وعالم جديد ؟ أهمي « أزمة » من نوع جديد ؟ أم هي ظاهرة جدلية مركبة تتعدى مستوى ( الأزمة ) ؟

كان هذا هو الجو ، ولايزال . ومن قلبه بدت عملية إعادة طرح المسألة ، إعادة صياغة الاشكالية : ماذا لو لم تكن هذه التناقضات تعبيراً عن « أزمة » ؟ ماذا لو كانت بمثابة الصب المصهر المتموج لبركان بدأ يتفجر في أعماق العالم ، منذراً بنهاية ومبشراً ببداية ، بداية تنطلق من نهاية ـ أي ، في كلمة ، عملية انقلاب شامل ، يمكن بداية تنطلق من نهاية ـ أي ، في كلمة ، عملية انقلاب شامل ، يمكن

التعرف عليها وتعريفها بأنها « تغيير » ابتداء من شمولها ، وتشابك عناصرها ، وتفاقم تناقضاتها ، وارتفاع معدلات سرعة التحرك بشكل غير مخطط . ماذا لو كانت « الأزمة » هي في واقع الأمر ، عملية « تغيير العالم » ؟

لوكان الأمر كذلك ، فلا غرابة في شمول الظاهرة وتشابكها وترابطها الداخلي العضوي رغم التناقضات ، أو من خلال هذه التناقضات على وجه التحديد . فالأزمة ليست اقتصادية ، ولاسياسية في المقام الأول . ولكنها أزمة شاملة ، أي أزمة حضارية ، أزمة النمط الحضاري المهيمن منذ القرن الخامس عشر ، وقد بدأت أنماط ومشاريع حضارية أخرى تتكون ، بشكل أولي ، في الدواثر التي قيل إنها هامشية حتى الآن ، وربحا شاءت الظروف أن تتقدم الصفوف على الأقبل في التعبير عن التحدي ، وطرح التساؤ لات ، والاشارة إلى ضرورة إيجاد حلول أو أجوبة بديلة لتلك التي قدمها المشروع الحضاري المهيمن منذ القرن الخامس عشر ، أي المشروع الحضاري الغربي الأحادي البعد ، الذي وحد العالم . نعم ، وربحا بلغ الآن حد التأزم .

كان ذلك بمثابة انتقال متعجل ، من الطرح الاقتصادي ، إلى الطرح السياسي ، ثم أخيراً إلى الطرح العام ، الحضاري ، لما تبدى أولاً أنه أزمة ، وهو في واقع الأمر عملية تغيير العالم .

لقد تراكمت مظاهر الأزمة الاقتصادية ، أو بالأحرى تأزم عملية

التطور الاقتصادي ، في المجتمعات المتقدمة ، متخذة صورة التباطؤ واتخذت في المجتمعات النامية صورة أشد قسوة بدءاً من الديون ، والمجاعة ، وازدياد هوة التفاوت بين مستواها العام ومستوى الدول المتقدمة المهيمنة . واشتدت أيضاً وتنوعت مظاهر الأزمة السياسية ، خاصة في مستوى العلاقات الدولية ، بفضل التهديد النووي المغاير لكافة نوعيات التهديدات التي عرفتها الانسانية حتى الآن . وتشابك البعدان الاقتصادي والسياسي مع البعد الحضاري في كافة المجتمعات ، بحيث اتخذت الصورة العامة إطاراً لا اتساق فيه يتحدى التحليل المنطقي التقليدي ، ويستحسن أصحاب الشأن في المراكز الرئيسة لحركة العالم السعي إلى محاولة إدراك حقيقة الأمر ، لابقصد حل الاشكالية ، وإنما على أقبل تقدير بهدف فهم نوعية وطبيعة تراكم وتشابك الاشكاليات .

ومن هنا بدأ العمل لصياغة رؤى للعملية الجارية الفريدة ، من نوعها في تاريخ الإنسانية . ومن هنا أصبح لزاماً علينا أن نعرض لها لنتبين مسارات المستقبل المطروح الآن أمام العمل الانساني الواعي الناضج والملتزم أيضاً بتخطي السلبيات ، دون تفجير معاني الحياة الانسانية ، ايجاباً وسلباً ، في كافة قطاعات المعمورة .



# الفصهل الشاني عشسد

## الرؤية الأولى: مسيمنة المركز الواحد

١ ـ لا زال نظام يالتا الثنائي هو الإطار الذي تتحرك في داخلـه القوى السياسية ، قوى المحافظة ، وقوى التغيير والتجـديد ولكن الأمرلم يعد ، كيا رأينا ، على النسق التقليدي الذي تحدد في يالتا .

لاشك أن هناك قوتين عظمين ، لهما التأثير الأكبر في تنظيم أمور العالم ، وتكييف الدوائر المكنة لحركات التغيير والتطوير في كل مكان ، ولو بدرجات متفاوتة . كما أنه لا ريب في أن الامتداد القاري لكل من الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي ، وامتلاك كل منها لشبكات الاتصال البعيدة المدى ، والقوى الإستراتيجية الضاربة . وفوق هذا وذاك التهديد النووي يمكن كلا منها من نوعيات من العمل ، والتأثير ، والفاعلية ، مما يضطر كل دولة إلى أن تحسب حسابها على الأقل بنفس القدر الذي تضع في حسابها - أولاً - مصالحها الذاتية ، وقواها الذاتية الكامنة والعاملة معاً . فهاذا حدث إذن كي ينتشر شعور متزايد بأن ثمت تغيراً في نظام وربما في المقام الأول ، من علاقة كل منها بالأخرى .

لقدرأينا المرة تلو المرة كيف أن العامل الاقتصادي ، وبالتالي المناخ الاقتصادي ، والنزعة الاقتصادية ، كل ذلك ضاعف من فاعلية العامل الاقتصادي في تطور السياسة العالمية منذ الأزمة الاقتصادية

الكبرى ، وخاصة منذ يالتا . أي أنّ وضع عامل الاقتصاد في مقام الصدارة في كلا المعسكرين ـ كان لا بد وأن يؤثر على مجرى التطور الواقعي للسياسة التي سوف ينتهجها كل منهم ، بقيادة الدولتين العظميين . وبمعنى آخر : إذا كان المشروع هو اطراد تطبيق المشروع الحضاري الغربي ، القائم على الإنتاج دون حدود ، والاستهلاك دون حدود ، والتمتع بلا قيود ، ما دام أن الإنسان مالك للطبيعـة وسيدها بواسطة العلم والتكنولوجيا ، فكان من الطبيعي أن يصبح الحد الأوحد لهذه النزعة العارمة هو حدّ ، أو حدود ، السوق العالمية . إن دراسة مؤشرات التقدم الاقتصادي في كافة قطاعات الإنتاج والتبادل والاستهلاك في الدول المتقدمة منذ عام ١٩٤٥ يؤكد بشكل واضح أن هذا النمو المطرّد كان هو الطابع الشامل الأعم في الولايات المتحدة وأوروبا الغربية واليابان ، وفي عدد هام من الدول الاشتراكية بقيادة الاتحاد السوفيتي ، ساد نفس الجو ، وإن كان ذلك بصيغة أخرى ، ألا وهي اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة ، وكأن في هذا اللحاق هدف الأهداف والتحدي الأكبر للمشروع الحضاري الاشتراكي الجديد حسبها حددته القيادة السوفيتية بعد الحرب العَلَيْة . وهنا أيضاً تدل دراسة مؤشرات النمو في هذه المجموعة الاشتراكية على أنه تقدم بخطأ هائلة حقيقية بعد إقامة النظم الاشتراكية ، برغم الدمار اللذي أحدثته الحرب العالمية ، خاصة في الجزء الأوربي من الاتحاد السوفيتي . وقد عملت القيادة السياسية في هذه المجموعة ، وخاصة في الاتحاد السوفيتي ، على ضغط الإنفاق الاستهلاكي ، أي الإنفاق المتعلق بمستوى معيشة

الجهاهير الشعبية الواسعة \_ إلى درجة كافية بحيث تستطيع ، في آن واحد أن تلحق بمستوى التسلح الأمريكي والغربي لحلف الأطلنطي من ناحية ، أو لكي تحقق تقدماً كبيرا في الصناعات الثقيلة التي هي أساس التسليح الإستراتيجي المتقدم من ناحية أخرى . ومن هنا كانت مؤشرات التقدم الاقتصادي في قطاع الصناعات الثقيلة بالغة الأهمية ، بحيث أصبح الاتحاد السوفيتي ثاني قوة اقتصادية في العالم \_ من حيث أصبح ، لا من حيث توزيع ثهار هذ الإنتاج . بعدل كاف على الجهاهير الواسعة من الشعب للأسباب التي ذكرناها أنفاً .

وكان لا بد لهذا المنطق الاقتصادي الشامل لكلا المعسكرين - رغم التباين الكبير في النظم الاجتاعية وفي الإيديولوجية - كان لا بد له أن يقود إلى نتيجة حتمية ألا وهي تكريس الواقع التاريخي . وهذا الواقع التاريخي ، كما بيناه ، قائم على أساس « فائض القيمة التاريخي » الذي انتقل مركزه بعد الحرب العالمية الأخيرة من أوروبا إلى أمريكا الشيالية وخاصة الولايات المتحدة . وبالتالي فإن تسيير الأمور على أساس منطق المشروع الحضاري الغربي ، الذي تحكمه السوق العالمية ، كان لا بد وأن يمكن الولايات المتحدة من تحقيق إنجازات أصبحت مالكة له بوصفها الوريث الشرعي لأولوية أوروبا التي أصبحت مالكة له بوصفها الوريث الشرعي لأولوية أوروبا التي أنقذتها الولايات المتحدة من الخراب الذي عمها بعد الحرب العالمية بفضل مشروع مارشال ، ثم جندتها في حلف الأطلنطي بقيادتها السياسية والإستراتيجية والفكرية ، رغم مظاهر عديدة من محاولة

الاستقلال الذاتي ، خاصة في فرنسا في عهـد الجنـرال ديجـول ، وإبتداء من سعي الدولتين الألمانيتين إلى التحاور في اتجـاه التواجـد القومي الموحّد في مستقبل غير مرصود .

وقد ضاعف من هذا التقدم الملحوظ اللذي أحرزته الولايات المتحدة في الثلاثين سنة الماضية أنها ظلت بمناى عن دمار الحروب ، حتى تلك التي شنتها لكسر شوكة حركات التحرير ، وخاصة في فيتنام . فالقارة الأمريكية ترسانة تكاد لا تفنى من المحاصيل الطبيعية والثروات المعدنية وموارد الطاقة ، واستطاعت بفضـل الأمـن وراء ستار المحيطين الأطلنطي والهادي أن تجميع في مصارفهما وشركاتهما المالية تدريجياً قدراً هاماً من رؤ وس الأموال الغربية ، والعالمية ، وبعد حرب أكتوبر ١٩٧٣ جمعت موارد البترول العربي والإيراني . لقد أثرت حرب أكتوبر ٧٣ ، واستعمال سلاح البترول في المرحلة الأولى ، تأثيراً بالغاً في اقتصاديات دول أوروبا الغربية الرأسمالية ، واليابان ، ولكنها لم تؤثر من قريب أو بعيد على الاقتصاد الأمريكي، بل إنها دعمته دعماً هاثلاً، بفضل الاستراتيجية الحضارية المضادة التي قادها الغرب حول الولايات المتحمدة لاستنزاف الطاقة العربية واستهواء القسط الأهم من موارد البترول العربي والإيراني الدولارية إلى البنوك والشركات المالية الأمريكية ـ بحيث أصبحت الولايات المتحدة ، وهي من أكبر منتجي البترول في العالم ، هي المهيمنة أيضاً على معظم ناتج الثروة البترولية العربية والإيرانية . ومن هنا كان النهج الأمريكي لإخضاع أوروبا الغربية أكثر فأكثر لقيادتها ورغبتها . ومن هنا كانت قدرة الولايات المتحدة

على صد تقدم حركات وحروب التحرير والثورة الاجتاعية في أجزاء هامة من العالم ، خاصة في القارة الإفريقية . ومن هنا أيضاً كان التحدي الأمريكي للمعسكر الاشتراكي بقيادة الاتحاد السوفيتي : فأين النمط الحضاري البديل الذي يستطيع أن يستهوي ، حقيقة ، الجماهير الواسعة التي تعددت على شعار أولوية الاقتصاد ، وضرورة اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة على وجه التخصيص والغربي الرأسهالي المتقدم بوجه عام .

وكان لابد لهذه العوامل المتشابكة ، في حركة يزداد إطراد نموها ومعدل تحركها باستمرار ، كان لا بد أن يحدث أشراً ملحوظاً على ميزان القوى بين الدولتين العظميين ، أي أن يشكل عملياً إعادة صياغة لنظام الهيمنة الثنائية ، التي ظلت بطبيعة الأمر قائمة في المجال الاستراتيجي النووي ، ولكنها إتخذت شكلاً مغايراً في المجالات الأخرى . ولعل الرمز الواضح لهذا التغير يتمثل في تلك المحاولة الشرسة المتصلة التي بدأت منذ ١٩٨٤ بهدف تغيير مؤسسات الحياة الدولية ، أي المؤسسات التي تتكون منها الأمم المتحدة . ولم يكن الانسحاب الأمريكي من هيئة اليونسكو إلا أكثر هذه العمليات وضوحاً ، وقد أثرت هذه الحملة تأثيرها الواضح على عدد هام من المؤسسات الدولية النابعة من الجمعية العامة لهيئة الأمم المتحدة ، وكان الولايات المتحدة تؤكد بهذا التصرف أنها لاتؤ من بنظام الأمم المتحدة القائم على المسئولية الجهاعية لأسرة الأمم دون تمييز بين كبيرها وصغيرها من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن ميزان القرار السياسي بيد وصغيرها من الدول الكبرى ، وعلى رأسها الدولتنا العظميان . ومرة عدد من الدول الكبرى ، وعلى رأسها الدولتنا العظميان . ومرة

أخرى فإن الولايات المتحدة لم تتنصل من البعـد الإستراتيجـيــ الحربي لثناثية القيادة العالمية التي تشارك فيها كل من الولايات المتحدة والاتحاد السوفييتي ، وذلك نظراً لواقع الأمر ، وخطورة التحدي المباشر ، وأهوال الحسرب الإستىراتيجية ، وثمورة الضمسير العالمي ضد الخطر النووي . والحق أن دراسة تحول الرأى العمام الأمريكي وخاصة الشباب ، خلال السنوات الخمس الأخيرة يمشل ضرورة قصوى ، ويقدم مؤشراً هاماً ، بالنسبة لتفهم هذا التطور الخطير . إن الحرب الباردة الجديدة التي اختطّها الرئيس ريجان منذ توليه الرئاسة الأولى ، وأكدها أثناء حملته الانتخابية التمي قادت إلى إنتصاره مرة ثانية في نهاية ١٩٨٤ ، بينت بوضوح أنَّ الطبقة السياسية ، والجهاهير الواسعة الأمريكية تؤمن بشكل أساسي بما يمكن أن نطلق عليه « منطق أولوية الاقتصاد » : فإذا كانت بلادهم هي دون جدال أكبر قوة اقتصادية ، من الناحية الكمية حتى الآن ، فإن من حقها أيضاً أن تمارس دوراً متفرداً في الحياة العالمية ، أي أن تتفرد بمزايا وحقوق وصلاحيات في التصرف والمبادرة لا تشاركها فيها أية دولة أخرى . فهذا مثلاً الشباب المتمرد لجيل فيتنام في الجامعات الأمريكية ، اللذي أرادوا له أن يكون الرائد لشباب العالسم ، وخاصة ، شباب الشرق والقارات الشلاث ، من حيث الشورية ، والطليعية ، والريادة التقدمية ، أي من حيث أنه يمثىل المستقبل المرموق . إن هذا الشباب هو ، حسب سجل التقارير المواردة من الولايات المتحدة ، القوة الرئيسة التي مكنت الـرئيس ريجـان من الظفر برئاسة بلاده للمرة الثانية ، وقد تحول هذا الجيل في غالبيته العظمي إلى المحافظة ، والاعتزاز بالزعامة الأمريكية ، والتنديد

بكل من يرفض هذه الزعامة ، بل وتدفق تدفقاً إلى أجهزة الدولة الأمريكية التي رحبت بهذا الجيل الجديد الذي أراد أن يعوض عن أخطائه السابقة بوضع كفاءاته العلمية وطاقاته الفكرية العالية في خدمة نفس الجهاز الذي كان يندد به بالأمس باسم معداة الإمبريالية . . . ماذا تعني هذه الظاهرة ؟ إن تدفق شباب أمريكا الرافض ، تحت ألوية الحرب الباردة ، والزعامة الأمريكية للعالم ، حول شخصية الرئيس ريجان ، يعني بشكل واضح ، أن « منطق أولـوية الاقتصـاد »، منطــق الســوق العــالمية ، قد أكدّ وجــوده الموضوعي ، رغم الشعارات ، والمشاعر ، وأيضاً رغم التحليلات والطروح الايديولوجية لليسار الذي قيل حيناً إنه يسار جديد ، ربما لأنه رفع شعارات ثورية لفظية في نفس الوقت الذي ندد فيه \_ بعنف وشراسة ـ بإنجازات الـدول الاشتراكية على تنوعها . ولكـن هذه الظاهرة الهامة تؤكد بشكل واضح أن نظام المساواة الشكلية بين الدولتين العظميين في كافة المجالات ، عدا المجال الإستراتيجي ، أمر لم يعد وارداً في واقع الحياة الدولية . هناك تقدم ملحوظ من الناحية الاقتصادية ـ وابتـداء ، مرة أخـرى ، من ( منطـق أولـوية الاقتصاد » ـ أثّر تأثيراً كبيراً في صورة العلاقات الدولية كما يفهمها ويمارسها الجيل الجديد ، بل أيضاً الطبقة السياسية ، في أجزاء واسعة من العالم ، أمر لم يكن في الحسبان في مرحلة ١٩٤٥ \_ ١٩٧٣ ، ولكنه أصبح واقعاً لا بد من حسابه بشكل واقعي دقيق ، دون مبالغة ولا مواربة .

٢ ـ وماذا إذن لو اتجهت الولايات المتحدة إلى رؤ ية يمثلها رئيسها \_ 111 \_

### الحالى ، ألا وهي هيمنة المركز الواحد ؟

« الحلم الأمريكي » رسالة الإنسان الجديد ، بعد أن غادر المهاجرون أوروبا الغربية ، ثم قرروا فصم عرى الروابط الثقافية والسياسية التي كانت تربط بينهم وبين إنجلترا غير أن الحلم الأمريكي يأتي هذه المرة ، على مستوى جديد ، ومن خلال أولوية الاقتصاد ، والتأثير المهيمن على السوق العالمية . اطار جديد لمفهوم « عالمية العالم » ، من الحلم إلى الواقع .

بل هناك العديد من الأصوات بدأت ترتفع في الغرب الأوروبي ، وفي الولايات المتحدة ، تؤكد أن هذه العملية تمثل المضمون الجديد لـ « تغيير العالم » . نعم ، إن تغيير العالم في نظر دعاة الهيمنة الأمريكية ، هيمنة المركز الواحد ، لايكمن في السعي لإقامة نظام عالمي أكثر عدلاً ومساواة ، وأنظمة من الإنتاج وتوزيع المنتجات والمحاصيل ، أكثر إنسانية وأكثر حرصاً على سعادة الجماهير الواسعة في غتلف القارات . إن « تغيير العالم » يعني من وجهة النظر هذه ، الغاء النظام العالمي غير الواقعي . وهذا النظام غير الواقعي هو الذي يفترض أن مجموعة « الدول الوطنية » ، وهي الوحدات التي تنتظم فيها حياة المجتمعات البشرية ، تشكل مجموعة الوحدات المتساوية من حيث القانون الدولي ، أي من حيث من الوحدات المتساوية من حيث القانون الدولي ، أي من حيث القاريغي لإعملان حسب ميثاق الأمم المتحدة ، وهو الوريث التاريخي لإعملان حقوق الإنسان . إن هذا النظام العالمي غير واقعي ، لأنه تنكر لأولوية الاقتصاد التي جعلت الولايات المتحدة الأمريكية الدولة الأولى من حيث الإنتاج والاستهلاك والتبادل . لا

بد إذن من إعادة النظر في هذا النظام . لا بد إذن من و تغيير النظام العالمي ، حتى مع الافتراض أن التوازن الإستراتيجي النووي يضطر دعاة هيمنة المركز الواحد ، أي هيمنة الولايات المتحدة الأمريكية ، إلى التحرك بحرص من حيث السيطرة الميدانية على المناطق والدول التي يرونها لازمة لأمنهم وتوسعهم وتراثهم .

إن هذه الرؤية ، التي تبدو لمعظم العقلاء خارج دولة الهيمنة المركزية الواحدة ، غريبة وغير معقولة ، تتفق كها قلنا في الأساس مع فكرة « أولوية الاقتصاد » ، أي التحكم في السوق العالمية بشكل أكثر فعالية من أي مركز آخر وهي أيضاً تتفق مع الجو السائد في الفكر الاجتاعي والسياسي - وهو المحرك لمناهج ومذاهب معظم مدارس العلوم الاجتاعية والإنسانية في عصرنا - ألا وهنو فكر « الحصر العلوم الاجتاعية والإنسانية في عصرنا - ألا وهنو فكر « عالمية النمطي » . فها دام العالم واحداً ، ابتدء من انتشار فكر « عالمية العالم » وانتشار الوعي بهذه « العالمية » ، فلا بد من ترجمة هذه العالمية إلى فلسفة عامة . من هنا كان الانتقال الذي لم يدركه الفكر النقدي بوضوح حتى الآن ، من تصور «العالمية » ، وهو التصور الذي ساد أوربا الغربية في عصر الشورات والتنوير ، إلى تصور « الدولية » أو « الأعمية » الذي نظر إلى وحدة العالم من خلال انتشار شورات العدالة الاجتاعية والإشتراكية في مطلع هذا القرن ، حتى بلغ الأمر ، منذ الستينات ، إلى حدّ إحلال تصور « الشمولية » أو « العالمية الشمولية » أو « المعالمية الشمولية » أو « العالمية الشمولية » أو « العالمية الشمولية » أو « العالمية الشمولية » أو « المعالمية الشمولية » أو « الشمولية » أو « العالمية الشمولية » أو « المعالمية الشمولية » أو « العالمية الشمولية » أو « العالمية الشمولية » أو « العالمية الشمول « العالمية المور « الشمول « العرب ا

نعم ، العالم واحد . نعم فقد وحد العلم والتكنولـ وجيا بين ختلف أنحاء العالم . وفوق هذا وذاك ، فرضت أولوية الاقتصاد

سيطرتها على كافة أنحاء المعمورة ، وأصبحت السوق العالمية حقيقة واقعة ، حتى لو أرادت المجموعة السوفيتية من ناحية ، والصين من ناحية أخرى ، وبطرق مختلفة ، الإبقاء على دائرة استقلال واسعة لتحركها الاقتصادي الذاتي . هذه ـ في نظر دعاة ( الشمولية العالمية ، - لا يمكن أن تقف في وجه الواقع الجديد ، لقد أصبح العالم وحدة واحدة ، من خلال السوق . وهذه السوق تسودها قوى متعددة ، ولكن مركزها الذي لا جدال فيه ، وهو مركزها الأقسوى والأكثر نفوذاً إنما يتمثل في مركز الاقتصاد الأمريكي . ومن ثم ، كان لا بد أن يعمل هذا المركز من خلال الدولة \_ وفي المقام الأول من خلال الشركات الأمريكية المتعددة الجنسيات، والمصارف والشركات المالية الضخمة التي تحيط بهما وتساندها \_ على ترتيب أمر مختلف « الوحدات » أي الدول الوطنية ، التم لا تكُّون وحـدات ذات حقوق متشابهة ، إن لم نقل متساوية وإنما وحدات لتنظيم عملية نفاذ الهيمنة المالية والتكنولوجية الأمريكية للسيطرة الكاملة على موارد العالم ، وأسواقه المحلية وإمكاناته البشرية ، وطاقاته الميدانية بشكل مرتسب \_ ما دامست هذه « الوحدات » قائمة ، ولكنها قائمة في نظر المركز باعتباره وحدات تقدم عدداً من التسهيلات الإدارية والتنظيمية ، وبوصفها مجموعات اجتماعية مستعدة كل الاستعداد لتقديم الخدمات وتوصيل الخبرة والمعلومات ومسح الأرضية الميدانية بحيث تستطيع الشركات المتعددة الجنسيات، حول دولة الهيمنة المركزية الواحدة ، أن ترتب الأمـور على أعلى مستـوى من الدقـة والاتقان العملي .

ومن خلال هذه العملية الكبرى يتشكل نظام عالمي ﴿ جديد ﴾ ، أي نظام هيمنة المركز الواحد ، وهناك نمط سائد واحمد يقدمه هذا المركز . ومن حوله « وحدات » هي الدول الـوطنية على اختـلاف أنظمتها ، عليها إن أرادت أن تستمر في ركب التنمية أن تتمشل بمعاني النمط السائد ، وهي عملية لا يمكن أن تتحقق إلا إذا انزوت خصوصية المجتمعات ، والقوميات ، والثقافات والحضارات لتحل محلها عملية التقليد ، ليس فقط بنقل العلم والتكنولوجيا ، ولا حتى بنقل المعرفة \_ وهي كلها عمليات مشروعة لها جوانبها الإيجابية المؤكدة ، وكِذَا سلبياتها ـ وإنما المسألة في الأساس هي بطبع المجتمع الوطنسي بالطابع الخارجي، أي بطابع مجتمع دولة الهيمنة المركزية الواحدة . إنه الحصر النمطى ، بكل معاني هذه الكلمة. بدايته التنكر للذات الوطنية، ونهايته القضاء على استقلال الأوطان ، وحرية الشعوب ، وامكان تحقيق تقدم انساني عادل ، متنوع النواحي والمعاني والمسالك والطروح ، نحوعالم يقترب من المعاني السامية التي حركت الانسانية ، في كافة إطاراتها ودواثرها الحضارية والثقافية ، عبر العصور

٣ ـ وكان طبيعياً أن تنتشر رؤية «هيمنة المركز الواحد». وكان طبيعياً أيضاً أن تثير هذه الرؤية ردود فعل مضادة ، وبدأت تلعب اليوم دوراً هاماً ، متزايداً ، في مواجهة آثار هذه الرؤية الأحادية .

٣ - ١ المعسكر الغربي أولاً . كان المفروض أن تأتمر الدول الغربية ذات النظام الرأسمالي ، والمنظمة في الأساس داخل إطاري

حلف الاطلنطــي العســكري والسياسي ، بإمــرة القيادة المركزية الأمريكية . وقد ظل الأمر على هذا النحو تقريباً ، حتى بداية عهد الرئيس ريجان الجديد الذي دفع إلى حرب باردة ثانية أو شكت أن تقود العالم إلى الهاوية النووية : كان المنطق السائـد بـين الـدول الغربية الموالية لأمريكا قبل هذه الفترة هو منطلق « الدفاع » عن مكانتها وصدارتها في الإفادة من فائض القيمة التاريخي ، في وجه ما قيل إنه مخطط للغزو والسيطرة السوفيتية على الترسانية الصناعية والاقتصادية والاستهلاكية في أوروبا الغربية ، خاصة بعــد تحــرك الإتحاد السوفيتي السياسي ـ العسكري في المجـر وتشيكوسلوفـاكيا وبولندا ، ورغم تمسك القيادة السوفيتية بسياسة ( الوفاق » . ثم جاءت سياسة الهجوم الشامل بقيادة ريجان . ولم يكن الخطر الأوحد هو خطر المواجهة مع القوة السوفيتيية . ولكن دول أوروبا الغربية استشعرت أن القيادة الأمريكية لم تعد تحسب حساب الحساسيات المطّرد أحدث ضغطاً متزايداً ، يوماً بعد يوم ، ضاعف من هول البطالة في دول أوروبا الغربية \_ وقد بلغت نسبتها ١٧ ٪ من القوة العاملة في مطلع ١٩٨٥ - كما أثر على جهود حكوماتها في الحدّ من زيادة الأسعار والتضخم في الداخل . وفـوق هذا وذاك ، بدأت الطبقات الحاكمة في أوروبا الغربية تشعر أن مجال تحركهـا الذاتــي محدود حتى في داخل أرضها ، وليس فقط على المستوى العالمي : إن أصحاب القرار الأمريكي ، وحدهم ، هم الـذين يحـددون نوعية ومستوى المناورات الحربية في غرب أوروبا ، وهم الذين يحركون وحدات أساطيلهم المسلحة نووياً على شواطــىء أوروبــا في المحيط

الهادى والبحر الأبيض المتوسط، وهم الذين يفرضون قرضاً على عدد كبير من دول حلف الأطلنطي في أوروبا إقامة قواعد الصواريخ النووية المتجهة إلى الاتحاد السوفييتي، رغم سخط الرأي العام الأوربي الذي اقترن أحيانا بمعارضة مرحلية للحكومات المعنية. وفي كلمة: سببت الحملة الجديدة بقيادة ريجان ارتباكاً متزايداً في الاقتصاد، وفي الأمن الحربي، لدول أوروبا الغربية الحليفة التي كانت تتحرك حتى الأمن الحربي، وهي معتقدة في قرارة نفسها أن المواجهة الحربية مع الاتحاد السوفيتي أمر غير قائم.

وهكذا بدأ العد التنازلي . ففي شيال أوروبا ، أي في الدول الإسكندنافية ، ظهرت نزعة متزايدة إلى الحياد تحت شعار نزع السلاح النووي من المنطقة . وفي جنوب شرق أوروبا ، أي في اليونان وإلى حدما في تركيا ، تفاقمت المنازعات خاصة على أساس العلاقات الموضوعية القائمة مع دول شرق أوروبا الاشتسراكية والضغط عبر الحدود السوفيتية ، وهنا أيضاً بدأت فكرة نزع السلاح عن حوض البحر الأبيض المتوسط ، وفي اسبانيا اقترنت عملية الموافقة على الانضيام إلى حلف الأطلنطي باشتراط قبول أسبانيا والبرتغال في السوق الأوروبية المشتركة المتجددة . لقد تسابقت حكومة إنجلترا المحافظة وكافة الحكومات الإشتراكية أو الإشتراكية الديمقراطية بإستثناء اليونان ، التي لها إشكالياتها الخاصة التي تماثل دول و العالم الثالث » في إطار حوض البحر الأبيض المتوسط إلى استرضاء القيادة الأمريكية بشكل ملحوظ . وفي هذا الجو الغريب ، المتقلب ، برزت المشكلة الرئيسية في القارة الأوروبية ، ألا وهي

مشكلة الأمة الألمانية . فقد سبقت ألمانيا الغربية ، بقيادة الحنرب الاشتراكي الديمقراطي على أيدي برانت وشميت ، جميع دول أوروبا في فتح جسور التعاون مع الاتحاد السوفيتي تحت شعبار الأوست بوليتيك ostpolitik ( السياسة الشرقية ) منذ الستينيات . ثم جاء الحزب الديمقراطي المسيحي إلى الحكم في ألمانيا الغربية ، وأصبح المنادي الأول بالتقارب مع النصف الشرقي الاشتراكي ، من ألمانيا ، أي مع الجمهورية الديمقراطية الألمانية بزعامة هونيكير. وكانت المناسبة هي الاحتفال بذكري مارتن لوثر مؤسس الكنيسة الوطنية البروتستانتية في ألمانيا في القرن السادس عشر ، وهو أيضاً الصانع البارع للصياغة الحديثة للغة الألمانية . وقد اجتمعت الألمانيتان بشكل متزايد في سلسلة متصلة من اللقاءات ، والتسهيلات ، والمبادلات التجارية والصناعية ، وتفهم القضايا المتبادلة ، وإعلان أن الأمر الواقع شيء وحقائق التاريخ الماضي والمستقبلي ـ أي وحدة الأمة الألمانية ، شيء آخر ، يمستّ إلى المبـاديء . وبلــغ الأمـر حداً أصبح فيه المتندرون بل والمعلقون الرسميون ، يقولونَ إن كلاً من الدولتين الألمانيتين لاتنتميان إلى أي معسكر ، وإنما إلى منطقة وسطية هي المنطقة الألمانية . ولقد تمشل المحرك الأساسي لهـ له الظاهـرة العملاقة \_ إذ أن الدولتين الألمانيتين تمثلان القوة الاقتصادية الكبرى والأكثر وزنأ بمراحل في القارة الأوروبية بعد الاتحاد السوفييتي وقبل جميع الدول الأوروبية الغربية الأخسري ـ في ظهـور خطـر الحـرب العالمية الثالثة ، مرّة أخرى ، بفضل الاستفزاز الأمريكي . إن مثل هذه الحرب تعني في المقام الأول القضاء على معالم الحياة والحضارة والتقدم في كلتا الدولتين الألمانيتين اللتين أصبحتا الدولتين المعنيتين

أولاً وقبل كل شيء بوقف هذا التيار الجديد ، أي بالعودة إلى سياسة الوفاق . وأخيراً وليس آخراً ، فإن المؤسسات الصناعية والتكنولوجية في أوروبا الغربية استمرت في تصدير مختلف أنواع المنتجات التكنولوجية المتقدمة إلى الدول الاشتراكية حول الاتحاد السوفييتي ، وذلك عبر الوسطاء من دول محايدة ، رغم تجديد الحصار الأمريكي على هذا لنوع من التكنولوجيا المتقدمة .

هل هي هيمنة المركز الواحد؟ أم هيمنة المركز الأقسوى على معسكره ، وتزايد نفوذه الهجومي على القطاعات الأخرى ؟

٣- ٧ أما الدائرة الثانية للتحرك الأمريكي - دائرة المحيط الهادي في حلف مع اليابان وتفاهم واقعي تتخلله الأزمات مع الصين - فقد حدث فيها أيضاً تطور ملفت للأنظار . ذلك أن اليابان وخاصة بقيادة رئيس الوزراء ناكاسوني ، صاحب السياسة القومية ذات الشعبية الواسعة في بلاده رغم معارضة الحزب الحاكم الذي يرأسه ، اتجهت إلى أن تؤكد معاني التحالف مع الولايات المتحدة من ناحية ، وإلى أن تضاعف معدلات النمو الصناعي والتكنولوجي والاقتصادي بوجه عام من ناحية أخرى ، بحيث أصبحت اليابان أكثر الدول التصنيعية والتكنولوجية فاعلية - أي قدرة على التحرك الفعال في المناطق الحساسة - في عصرنا . وقد ركزت اليابان بطبيعة الأمر على استعادة نفوذها في جنوب شرق آسيا وعموم دائرة المحيط الهادي ، استعادة نفوذها في جنوب شرق آسيا وعموم دائرة المحيط الهادي ، دون اللجوء إلى الضغط السياسي أو المظاهرات الحربية ، لا سيا وأن قواتها الدفاعية في مستوى وسيط ، وذلك باختيار القيادة السياسية قواتها الدفاعية في مستوى وسيط ، وذلك باختيار القيادة السياسية

اليابانية التي رأت أنها تستطيع إنجاز مخططها التاريخي دون فرض أعباء التسلح المتقدم على ميزانيتها ( إن ميزانية الدفاع حتى الآن لا تتعدّى ١٪، وحتى لو تعـدّت هذا الرقـم في المستقبـل القـريب فسيكون ذلك بنسبة ضئيلة جدناً ) . وهكذا أصبحت اليابــان أول الدول المتعاملة اقتصادياً مغ الصين ـ أكبر سوق عالى ، وذلك لمدة قرن على الأقبل حتى تلحق بالصف الأول من الدول الصناعية والاقتصادية حسب ما تعلنه القيادة الصينية ـ بل واستطاعت اليابان أن تنبوع من مواردها البترولية ، اعتاداً على الصين والمكسيك ونيجيريا ، بحيث لم تعد في حاجة مباشرة إلى التعامل مع المنطقة العربية \_ الإيرانية \_ الإسلامية ، كما كان الأمر بعد حرب أكتوبـ ١٩٧٣ . وأخيراً ، وبعد أن غزت الصناعات الإلكترونية اليابـانية أسواق أوروبا ، والقارات الثلاث ، ركزت اليابان على إفريقيا ، حيث التراكم الهائسل للمـوارد الــطبيعية والمواد الخـــام الضرورية للصناعة التحويلية اليابانية . وفي الوقمت نفسه ، تحولت الـدول الصناعية في شرق وجنوب شرق آسيا إلى دول مصدرة ، وبدأت تنازع أمريكا في عقر دارها ، وتلعب دوراً هاماً في أسواق أوروبــا والقارات الثلاث . كل هذا في جو لا يعارض الهيمنة الإستراتيجية الأمريكية ، وإنما يتحرك تحـت درعها ، بشكل مواكب ، ولكنه مستقل ، يهدف إلى استغلال الثغرات واحتلال المراكز ميدانياً دون إثارة المنازعات المبدئية . وفي كلمة ، فإن داثرة المحيط الهادي وآسيا الشرقية أثبتت قدرة فريدة في عصرنا على استغلال قناعة الولايات المتحدة برؤية هيمنة المركز الواحد ، وذلك لتحقيق التقدم الميداني الذي حاصر هذه الهيمنة الأمريكية ، بشكل عملي واقعي في آسيا ،

وهي تمثل ٦٠٪ من الإنسانية من الناحية البشرية ، عدا ما تحتله من مكانة جيو ـ سياسية وحضارية فريدة حقاً .

٣ ـ ٣ ثم بدأت دوائر الحلفاء ، أو على الأقبل الأنصار ، في القارات الثلاث ، تتساءل . فإن كان التقارب بين معظم الدول العربية والولايات المتحدة ، لا يؤ دي ، في واقع الأمر ، إلا إلى دعم غزو إسرائيل للبنان ، والفتك بحركة التحرير الفلسطينية ، ورفض تقديم التسليح الدفاعي المتقدم للدول العربية الحليفة في مواجهة التوسع الإسرائيلي ، فها هي الجدوى من المبالغة في الصداقة ومعاني التحالف؟ هنا\_ واقع الأمر\_ وخاصة سلاح الغباء\_ ولكنه واقمع يصدر عن اضطرار ، دون القناعة التي كانت قائمة منذ عشر سنوات مضت . والأمر في أمريكا اللاتينية أشد بكثير ، خاصة بعد اطراد عمليات الاستفزاز المسلح في أمريكا الوسطى ، دون اعتبار لمبادرات الدول الخمس لمجموعة « كونتادورا » للوساطة ، بينا استطاعت ا الدول الأهم \_ البرازيل ، المكسيك ، الأرجنتين ، فسزويلا ـ أن تتدرج على ضبط توازنها الاقتصادي الـداخلي إلى حد ما ، بل وفي دفع التنمية بشكل مطرد ملفت للأنظار ، رغم تراكم الديون الهاثلة عليها ، والمفروض أن تؤدي هذه الدينون إلى انهيار الأنظمة السياسية الداخلية أو ارتدادها إلى اليمين الدكتاتوري ، في حين أننا رأينًا هذه الأنظمة تتجمه في واقسع الأمر بخطاً مؤكدة نحر الديمقراطية ، والمزيد منها .

٣ ـ ٤ ويبقى الموقف السوفيتي والصيني . فالاتحاد السوفيتي ،
 رغم المصاعب الاقتصادية الواضحة ، استطاع أن يقيم درعاً

إستراتيجياً دفاعياً واقياً هائلاً ، اضطر الولايات المتحدة إلى المبالغة حتى وصل بها الأمر إلى فكرة الحرب في الفضاء . وهنا استطاع الاتحاد السوفيتي أن يستغل مخاوف أوروبا الغربية بشكل فعال ، بحيث أصبحت الإستراتيجية الأمريكية الهجومية في مأزق . وكانت هذه هي الخطوة الأولى ، والجناح الأول ، لإستراتيجية الرئيس أندروبوف الراحل ، أي عزل أوروبا الغربية تدريجياً عن الزعامة الأمريكية ، أو على الأقل أضعاف التحالف بينها . أما الجناح الثاني فقد عبرت عنه مساعي الاتحاد السوفيتي للتقارب مع الصين في عهد قيادة تينج سياو بينج وبدأت بالفعل المحادثات ، وأكد الطرفان أن قيادة تينج سياو بينج وبدأت بالفعل المحادثات ، وأكد الطرفان أن المسنوات ، لو أمكن تخطي الخلافات القائمة بسبب الحشود السوفيتية السوفيتي في أفغانستان .

وماذا عن الصين؟ إن حجم الصين ، ومكانتها الحضارية وكذلك السياسية في العالم ، تجعل منها دون ريب ظاهرة في حد ذاتها ، يجب أن نعنى بها بشكل دقيق في دراسة الرؤى الأخرى لتغيير العالم ، حيث تحتل الصين مكانة الصدارة .



# الفصل الثالث عشــر الرّوكيّة الثّاشيّة : صراع الحضارتين الأيّديولوجيتين

١ ـ تتركز الأنظار على الصراع السياسي القائم في المجال الدولي ، نظراً لخطورته القصوى على مصاثر المجتمعات البشرية ، بل وعلى وجود الانسانية على سطيح الأرض في عصرنا ، وان تركز منابع ووسائل الاعلام في أحد المعسكرين ـ المعسكر الغربسي ، وخاصة الولايات المتحدة وشبكات الاعلام التابعة لها ـ على مسألة ( مستوى المعيشـة » ، أي أنهـا تمنــع الأولــوية المطلقــة لفلسفــة الاقتصــاد الاستهلاكي ، مرة أخرى انطلاقاً من سيادة العنصر الاقتصادي في التحليل السياسي \_ الاجتاعي العام ، على أساس منطق السوق . ويأتي عرض مزايا المجتمع الاستهلاكي دون الإشارة بطبيعة الأمر إلى ﴿ فَاتْضَ الْقَيْمَةُ الْتَارِيْخِي ﴾ ، إلى مجرى التاريخ الواقعي للنظام ` العالمي ، وكذلك دون إثارة القضايا الهائلة والثغرات المخيفة ، اللهم إلا من باب التعاطف الأخلاقي المنمق . ولاداعي هنا للتركيز على هذا المشروع الحضاري أو النمط المعيشي المهيمن، فهو يحيط بنا من كل جانب بوساطة الإعملام ، والإعملان والترغيب ، وكذا تسهيل وسائل الاتصال والتحرك بالنسبة للفئات المتوسطة والميسورة التي ينتمي إليها المثقفون والمهنيون في المجتمعات المتقدمة . ويكفى هنا أن نشير إلى أن الزؤية الأولى هي ، على وجه التحديد ، السرؤية المعبرة عن هذا المشروع / النمط الأول، ومسركزه العالم الغربي حول هيمنة الولايات المتحدة الأمريكية.

٧ - وبدأ التحدي الذي قاد إلى تكون الرؤية الثانية ابتداء من ثورة أكتوبر ١٩١٧ في روسيا بقيادة لينين وصحبه . كانت المقدمات تتمشل في فلسفة عصر التنوير ، ومنجوزات الشورات العلمية والبرجوازية الديمقراطية في أوروبا ، والنقد الجذري لتراث الفكر والحضارة في الغرب الذي قام به ماركس وانجلز في منتصف القرن التاسع عشر . وقد أثرت على هذه المعطيات الرئيسة ثورات شعوب الشرق ضد الاستعار التقليدي ، إذ كشفت مدى الاستغالا وبشاعة الظلم والاضطهاد الذي كانت تمارسه دول أوروبا والغرب المتقدمة ضد أمم ومجتمعات وشعوب الشرق الحضاري . وقد ظل هذا التأثير ثانوياً بالنسبة للطرح الإيجابي \_ إيجاباً وسلباً \_ الذي جاء من قلب الغرب نفسه .

كان الجو آنذاك ، أي في الربع الأول من القرن العشرين ، هو جو انتصار العقلية الرأسيالية ، أي الرؤية الأولى ، بشكل ساطع ، ها أدى إلى الحرب العالمية الأولى ، أي حرب ١٩١٤ ـ ١٩١٨ ، الاقتسام المستعمرات والأسواق بين مجموعتين من الدول الرأسيالية الاستعارية ، مما دفع الولايات المتحدة لأول مرة إلى التدخيل في القارة الأوروبية ، حيث كان بدءاً لدورها العالمي الذي بلغ ذروته بعد الحرب العالمية الثانية كها رأينا . الرؤية الأولى ، وقد لخصها الفيلسوف البريطاني « هوبس » ابتداء من مقولة « بلوتوس » في روما الفيلسوف البريطاني « هوبس » ابتداء من مقولة « بلوتوس » في روما الفيلسوف البريطاني « هوبس » وكان هذا هو عهد انتشار الروح الخرود الفردية ، والعنف والكراهية ، والتنافس على الثروات ، ذلك الجو

الـذي ساد روايات « ديكنـز» في انجلتـرا ، وفي « الـكوميديا الإنسانية » لـ « بلزاك » في فرنسا وهوجو لا إنساني وصفه كاتب ألمانيا الكبير في عصرنا بأنه جو « الوحدة في عالم الملاك » ـ الوحدة التي أدت إلى انتشار الأمراض النفسية والعصبية والانتحار والسـلبية ، والفكر العدمي اليائس » أي فلسفة الانحدار .

وقد أرادت الثورة الاشتراكية الأولى في تاريخ الانسانية أن تقيم نمطاً جديداً للحياة ، ابتداء من القضاء على الملكية الفردية لوسائـل الانتاج . ورفع شعارات تحقيق العدالة والإخاء والمساواة من الناحية الواقعية في أنظمة اشتراكية واقعية .

وقد اتجه التفكير أولاً بالنسبة لـ « نمط الحياة » إلى الناحية المادية . ولكنه سرعان ما تحول للجمع بين الناحيتين المادية والروحية . حتى بلغ التركيز على الناحية الروحية مدى كبيراً في المرحلة الأخيرة ، وبشكل ملحوظ ، تحت شعار « الحضارة الروحية الاشتراكية » ، وهو تعبير جديد تماماً بدا يتحدد خلال السنوات العشر الأخيرة ، ابتداء من تأزم الرؤية الأولى ، رغم بريقها ، بل ومن خلال تناقضات ذلك البريق الذي بدا وكانه عاجز عن أن يلبي الاحتياجات الأعمق للإنسان .

وأصبح ترتيب التساؤ لات ، وكأنه مقلوب : فالتساؤ لات الأولى تتجه إلى طبيعة القيم الروحية ، والثقافية ، وأخيراً المادية التي يمتلكها المجتمع ، ثم تبدأ دراسة كيفية توزيع هذه القيم ، وأنماط تلبية الاحتياجات ، مع التركيز على الظروف التي تتشكل على أساسها هذه القيم ، ثم تحليل دور هذه القيم في تنمية الإنسان ،

وتتلو ذلك ،حسب رأي كبار منطري فكرية ( الحضارة السروحية الاشتراكية ، \_ وهي الرؤية الثانية التي نتحدث عنها \_ دراسة المقاييس الرئيسة للحياة الإنسانية الإيجابية ، أي درجة معقولية وعدالة تنظيم المجتمع ، وتناسب هذا التنظيم مع احتياجات النشاط الحيوي للإنسان ، وخاصة مع نموه الأخلاقي والروحي ، وكذلك دراسة دوافع النشاط، والأخلاق والعلاقات الانسانية المتبادلة، ومعايير النجاح والفشل ، والمكانة الاجتاعية ، وأخيراً وليس آخراً ، مغزى الوجود . لقد ابتعدنا تماماً عن أولوية العامل الاقتصادي ، على الأقل فيا يتعلق بتقييم نوعية الحضارة القائمة على نمط الحياة السائد . ويمثل رد الفعل هذا محاولة هامة للخروج من مأزق سيادة الاقتصاد ، في إطار منطق السوق العالمية . ومنها تتشكل الرؤية الأولى التبي لايستطيع فيها البديل الاشتراكي أن يفلت من شباك التسابق من أجل رفع مستوى المعيشة ، أي الاستهلاك ، بكل ما يحمله الاستهلاك من تحديات مفتعلة ، وتهديدات للطاقات المادية والروحية للمجتمعات البشرية المتباينة بطبيعة الأمر ، مما يؤ دي في النهاية إلى الحصر النمطي ، وإلى هيمنة المركز الواحد من الناحية الموضوعية .

والحق أن هذه الرؤية الثانية لم تحظ حتى الآن بالاهتام الكافي ، لامن حيث الدراسات المعنية بتقديمها ، ولا من حيث التحليل النقدي لهذه الدراسات والتحاور معها بشكل متعمق ، بغية تطوير مشروع حضاري بديل ، يتسم بطابع اشتراكي انساني ، يستطيع أن يكون رؤية ثانية بمعنى الكلمة . والسبب في هذا الأمر إنما يرجع إلى

أن معظم المفكرين المعنيين بهذه الرؤية الثانية يتحركون في إطار تركة فكرية وسياسية راسخة ، ألا وهي إيجاد البديل الايديولوجي ، ولكن من داخل إطار فكرة أولوية العامل الاقتصادي ، أي من داخل إطار صاغته القوى المهيمنة وريثة ( فائض القيمة التاريخي ) على أنه السوق العالمية المتركزة حول الدولة الأكثر تقدماً في هذا المجال .

ولكن هناك عوامل كثيرة ، وإشكالية خاصة ، لهذه الرؤية الثانية لابد أن نشير إليها ولو بشكل أولي في هذا الصدد .

٣ - إن إشكالية الرؤية الثانية تتكون من عدد من التساؤلات والقضايا ، الداخلية والخارجية معاً :

### 1-4

وينطلق التحليل الداخلي من التركيز على النواحي السلبية ، وهي هاثلة ، داخل منطقة الرؤية الأولى . فهناك ١٥ مليون طفل يموتون في الدول النامية كل عام قبل سن الخامسة بسبب نقص التغذية ، وحوالي ٨٠ - ٩٠٪ من سكان الريف في الدول النامية لايتمتعون بالعون الصحي والاجتاعي ، بينا تبلغ نسبة السكان النين لايتمتعون بالمياه النقية ولاوسائل الصرف اللازمة أو التعداد الكامل . كيا أن انتشار الأوبئة بين الأطفال في الدول النامية واقع مرعب حقا . وليس انتشار المجاعة في أفريقيا في الأعوام الأخيرة ، وهي مأساة إنسانية تشبه انتشار الأوبئة في أوروبا العصور المظلمة ، ولا النتيجة الموضوعية لتراكم هذه المؤشرات ، ثم إن احصائيات اليونسكو تدل بوضوح على انتشار الأمية في العالم : ١٠٠٠ مليون من اليونسكو تدل بوضوح على انتشار الأمية في العالم : ١٠٠٠ مليون من

المواطنين البالغين سن الرشد ، وكلهم خارج الدول الاشتراكية ، بينا ٢٧٪ من الأطفال لايدخلون المدارس الأولية ، وتبلغ هذه النسبة ٢٧٪ بالنسبة للمدارس الثانوية ، و ٩٦٪ بالنسبة للدراسات الجامعية . . . إلخ .

إن السؤ ال هنا لايتجه إلى هذه النسبة ، وكلها صحيحة ، وكلها في قطاع الرؤية الأولى غير الاشتراكية. وإنما ينصب السؤال على اقامة علاقة بين هذه الوقائكم وبين نوعية نمط الحياة الاشتراكي ، أي نوعية الرؤية الشانية ، وقدرتها على أن تشكل البديل المرغوب والمرتقب للرؤية الأولى . إن واقع الأمر يدلنا على أن الـدول الاشتراكية قضت تماماً على جميع نواحي عجز الإنسان ، صحياً وتعليمياً واجتماعياً ومعيشياً ، مما يمثل ولاشك تقدماً هائلاً في سلم تطور الإنسانية . كما أن المحللين الموضوعيين المهتمين بمتابعة تطور هذا النمط الجديد ، خاصة في دائرة الدول الاشتراكية الملتفة حول الاتحاد السوفييتي ، يلحظمون عدداً من المظاهر السالبـة : ضعف الإنتاج الابداعي رغم توفر القاعدة التعليمية والثقافية والعلمية الواسعة ، حصر معاني الآنتفاع بالمعطيات المادية والثقافية الجديدة في إطارات ضيقة نسبياً ، قيود لاتزال قائمة على التعبير عن تنوع الطروح والاتجاهات ، وخاصة السياسية منها ، خارج نطاق القنوات الرسمية أو المقبولة ، القيود النسبية على الرحلات الخارجية ، وحرية إقامة العلاقات بكل ماهو أجنبي ، إلا في بعض الحالات ، والدول التي تتمتع بقدر وافر من الحرية الذاتية ، . . . . الخ . وقد أجمع المحللون على أن هذه النواحي السلبية بدأت تتضاءل

خلال العشرين سنة الأخيرة ، وأن معدل هذا التضاؤ ل يتزايد سنة بعد سنة . ولكنهم يرون كذلك أن نمط تنظيم الحياة الاجتاعية الذي تقدمه الرؤية الشانية ، رغم تقدمه الهاشل في قطاعات عديدة ، أساسية ، لم يستطع حتى الآن أن يشكل البديل الذي تتهافت عليه الجهاهير الواسعة التي تتحرك في إطار الرؤية الأولى ، هذا رغم إدراك هذه الجهاهير أن السلبيات الهائلة أيضاً في دائرتها لايمكن أن تنكر بحال من الأحوال ، خاصة في جو انتشار البطالة والإجرام والفكر العدمي . وعلى كل حال ، فإن هذه القضية تمشل صعوبة يمكن أن توصف بأنها مرحلية ، أي مرحلية من الناحية التاريخية ، لابد لها من زمن كاف من التطور في جو السلام العالمي كي تنضج وتقدم ثهارها بشكل ملحوظ .

ومن ناحية أخرى ، فإن منجزات هذه الرؤية الثانية في الدول الاشتراكية ، حول الاتحاد السوفيتي ـ ونحن هنا نتحدث عن الصين ودائرة تأثيرها المعنوي والسياسي ـ تشكل واقعاً تاريخياً موضوعياً يجعل منها نمطاً آخر ، بديلاً إلى حد بعيد ، لنمطالرؤية الأولى ، رغم أن كليها يتحركان في دائرة منطق السوق العالمية، من زوايا مختلفة تماماً ، أي أن الجهاهير الواسعة في هذه الدول من النمط الثاني متمسكة بايجابية الرؤية الثانية ، وهنا أيضاً بدرجات ونسب متفاوتة ، وإن كانت غير قادرة حتى الآن أن تقنع الغالبية على الضفة الأخرى ، أي في دائرة الرؤية الأولى ، بأنها تكون البديل المرتقب .

7\_7

ثم يأتي تساؤ ل ثان ، أكثر صعوبة ، فهل حقيقة بمكن أن نقول

إن ﴿ نمط الحياة ﴾ هو اللذي يحلد نوعية الحضارة ؟ فإن كان الأمر كذلك ، أي اذا كان ﴿ نمط الحياة ﴾ ، هو الذي يشكل الجوهر ، فمن أين يأتي اذن تنوع المجتمعات البشرية ، حتى في دائرة تحقـق هذه الرؤية الثانية ، إلى مجتمعات قومية ، وإلى أمم ، وكذلك إلى دوائر جيو ـ ثقافية واضحة ؟ والتناقض الأساسي هنا يكمن بين شمولية « غطالحياة » - الذي يوصف بأنه يمثل « الحضارة الاشتراكية » - وبين خصوصية الأمم والدواثر الجيو ـ ثقافية . وجدير بنا هنا أن نلاحظأن التركيز على مكانة الأمة ، بوصفها تمثل وحدة متجانسة ، متميزة ، صاغتها الظروف التاريخية بحيث جعلت منها هوية ذات خصوصية ثقافية أو شخصية متميزة ، قد ضعف بشكل ملحوظ بقدر مازاد الاهتهام بما قيل إنها تكون « الحضارة الروحية الاشتراكية » الجديدة ، منذ مطلع السبعينات ، إن تعليل هذه الظاهرة غاية في التعقيد ، فهنــاك أولاً تأثــر الاتحادالسوفيتــي والــدول الاشتــراكية المرتبطــة به ـ ولاشك ـ بفكرة عالمية العالم ، وهي ـ مرة أخرى ـ ذات اتصــال عضوي بمنطق السوق العالمية والتنافس على قيادته . ثم هناك أيضاً واقع تطور المسألة الوطنية في الاتحاد السوفيتي ، المتعـدد الجنسيات والقوميات ، ورغبة قيادته الأكيدة في صياغة قومية اشتراكية متعددة المعالم ، توكيداً للوحدة الوطنية في جو ازداد فيه التوتر العالمي وخطر الحرب . ذلك ، بالاضافة إلى عامسل الصعوبة في الاعتاد على الحركات الوطنية ذات الطابع المتميز ، والتي ، وإن كانت في مراحل ما من تطورها في ائتلاف ، بل وتحالف مع دول الرؤية الثانية ، أي الدول الاشتراكية ، إلا أنها تهدف أولاً وقبل كل شيء إلى تأكيد استقـلالية القـرار السياسي ، وخصـوصية مسـبار التطـور التاريخـي

المستقبلي ، كما ظهر بوضوح في انتشار موجة حركة عدم الانتماء عبر الأنظمة والقارات المختلفة .

ولكن الأمم والقوميات واقع تاريخي ، وكذا آني ، موضوعي لا يمكن تجاهله بحال من الأحوال. كيف إذن يمكن الربط بين هذا الواقع ، سواء في حد ذاته ، أو ، كها بينًا ، في إطار تجمع القوميات والأمم المتقاربة المتشابهة في دواثر وسطى هي الدواثر الجيو-ثقافية ، والجيو- سياسية - في اطار الدائرة الجيو سياسية ثم الداثرة الحضارية الأعم ؟ إنها صعوبة يمارسها كل من دعاة الرؤية الأولى والرؤية الثانية بشكل واضح ، وإن كانت الصعوبة أكثر بكثير في القطاع الرأسهالي ، نظراً لشدة ضغط المركز المهيمن ، واستمرارية حركات البحرير ، بل وأحياناً الحروب والشورات ، ضد الامبريالية والهيمنة .

## 4-4

إلا أن الدائرة الاشتراكية نفسها غيير خالية من التناقضات الرأسية . فقد ظهرت في الآونة الأخيرة ظاهرة خطيرة ، ألا وهي الحروب بين بعض الدول الاشتراكية ، وتصعيد الخلافات إلى مستوى الصدام والقطيعة . ويرجع السبب في هذه الظاهرة بشكل واضح إلى تجمع التناقضات القائمة بين مجتمعات قومية لها مصالح وأهداف متباينة ، رغم انتائها إلى نمط الحياة الاجتاعية الاشتراكي ، ورغم تبينها للرؤية الثانية ، بشكل نظري أو تاريخي بعيد المدى حسب الظروف .

ومكمن الخطورة هنا يتمثل في أن هذه التناقضات ، التي وصلت في بعض الأحيان الى حد الصدامات الحربية المحصورة ، تسيء إلى الرؤية الثانية بوصفها البديل التاريخي - الحضاري للرؤية الأولى ، والذي يستطيع وحده أن يحقق تغيير العالم بشكل عادل وانساني معاً . لقد أراد المتعجلون من أنصار الرؤية الثانية أن يطردوا العامل القومي . ولكنه عاد إلى الساحة من الباب الكبير ، وان ظل محصوراً في نطاق أضيق بكثير جداً ممانراه في دائرة أصحاب الرؤية الأولى ، التقليدية ، الرأسهالية السائدة .

٤ ـ لقد رأينا كيف أن الرؤية الأولى لم تتكون في فراغ ، وإنما عبرت بشكل مباشر عن مصالح وطموح وسياسات مجموعة دول الغرب الرأسهالية حول المركز المهيمن الأوحد ، الولايات المتحدة الأمريكية .

وكذلك فإن الرؤية الثانية ، في قطاعها الغربي أساساً ، تكونت ابتداء من الثورة الروسية عام ١٩١٧ ، وتأكدت بعد الحرب العالمية الثانية بقيادة الاتحاد السوفييتي والدول المحيطة به في إطار حلف وارسو.

ومعنى هاتين الظاهرتين هو ان كلاً من الرؤ يتين السائدتين حتى الآن لتغيير العالم مرتبطة بمعسكر سياسي واستراتيجي له دائرة نفوذ وتحرك ، يعمل دوماً على الحفاظ عليها . وتأكيدها ، واضعاف المعسكر الثاني في قلب دائرة نفوذه وتحركه . أي أن الرؤ يتين السائدتين لتغيير العالم تندرجان في إطار سياسة للقوة ، سواء أكانت

هيمنة المركز الواحد ، أم تغليب البديل الاشتراكي بشكل سلمي ، في معظم الأحيان ، على النمط الرأسهالي ـ الامبريالي .

إن هذا الوضع التاريخي للاشكالية يرهق بشكل واضح قطاع الرؤية الثانية ، بما يفرضه عليها ، وخاصة على الاتحاد السوفيتي ، من ميزانية هائلة للتسلح التقليدي والنووي ، وكذلك المستقبلي ، مرة أخرى حفاظاً على ما حققته الثورات والأنظمة الاشتراكية ، من هذا الطراز من خلال تضحيات هائلة . ولكن العسبء المالي والاقتصادي هائل الى درجة أنه يشكل اليوم التهديد الأول والأكبر لتقديم هذه الرؤية الثانية بشكل يرغب فيها الجهاهير الواسعة في ختلف قطاعات العالم . وهو موقف تدل جميع المؤشرات على أنه سوف يستمر بشكل متصل ، وذلك ابتداء من سباق التسلح الذي تفرضه الولايات المتحدة ، وإن كان هذا السباق يظل محصوراً ، حتى الآن على الأقبل ، في إطار لايتجاوز حدود عدم الشروع في حرب نووية عالمية شاملة .

حقيقة ، ( ان الانسان هو غاية الانسان » كها قال الكاتسب السوفيتي الكبير مكسيم جوركي انها جوهر الرؤية الشانية ، التي تقدم مشروعاً حضارياً جديداً ، ترى أنه يستطيع أن يجذب الجهاهير الواسعة التي مازالت منضمة إلى الدائرة الأولى ، بفضل مقتضيات السوق العالمية وحركيتها وسيولتها . ولكن هذه الرؤية الثانية ـ رغم تفوقها الحضاري المستقبلي ـ تندرج في إطار ( الصراع العالمي » ، القائم واقعياً ، والمتفاقم باستمرار ، وحاصة منذ ١٩٨١ . وقد رأينا ان القوى المحركة للرؤية الأولى ، وان كانت سائدة حتى الآن ، غير

أنها عاجزة عن أن تفرض هذه الرؤية كمسار لتغيير العالم بالقوة على بقية الانسانية .

ويصدق نفس الأمر على القوة المحركة للرؤية الثانية . فالصراع بين الحضارتين ـ الرأسهالية والاشتراكية بالمفهوم السوفييتي ـ لايمكن أن يتم إلا من خلال حرب عالمية ثالثة ، تدمّر معالم الإنسانية كها نعهدها .

هنا أيضا نصطدم بمأزق تاريخي هائل . ما العمل اذن لفتح أبواب التحرك والعمل الفعال من أجل تغيير العالم ؟



# الفصل الرابع عشر الرؤية الثالثة: التعدّديّة

لقد دار البحث ، المرة تلو المرة ، حول إمكان كسر الدائرة ، أي التحرك الفعال نحو تغيير العالم . إن النظام العالمي القائم منذ القر ن الخامس عشر ، وخاصة حول يالتا ، يحاصر إمكانات الحلول الجزئية في مناطق النزاع الرئيسة ، ويفرض على قوى التغيير ، أو يكاد ، أن تنخرط في أحد المعسكريين الرئيسيين المتنازعين اللذين يملكان وحدها ، أدوات القوة الفعلية القادرة على تعديل موازين القوى الاستراتيجية والاقتصادية والسياسية على مستوى عالمي .

ولاشك أن ( التغيير) ، ممكن وأنه يحدث بالفعل ، في قطاعات محدودة من الناحيتين الجغرافية والجيو - سياسية . كما أن الرغبة في التغيير ، والقوى البشرية التي تحتاج حاجة حياتية إلى إحداث تغيير في النظام العالمي ، هائلة بمعنى الكلمة. ولكن بيت القصيد هو : ما العمل ؟ أين الأداة أو الأدوات ؟ وكيف يمكن إيجاد الثغرة ؟

تساؤ ل دائري يحوم في الدائرة المحكمة ، التي يتعين تخطيها للإجابة عليه .

١ - إذا كانت نقطة البدء هي استحالة تغيير العالم في الاطار القائم
 الآن ، فإن تخليل مختلف أبعاد هذه العملية الهائلة قادنا إلى أن نتبين

تدريجياً أن هذه الاستحالة لاتنحصر في مجال توازن القوى الاستراتيجي والقدرات الحربية ، سواء من حيث الردع أو السيطرة على هذا المجال فحسب ، وانما يكمن جوهر الصعوبة ، في أن تغيير العالم عملية لايمكن تحقيقها مادام الراغبون فيها والمحتاجون إليهما يتناولون المستقبل من زاوية تغيير ميزان القوى . ومن هذه الـزاوية وحدها ليس إلا . إن سباق التسليح يتزايد يوماً بعد يوم ، ولايترك مجالاً واسعاً لتصور أن أحد الطرفين سوف يتوصل ، وحده عن طريق عملية سحرية تتيح له تغليب رؤيته ومشروعه الحضاري بشكل تام يعم المعمورة ، ويبقي على الحياة البشرية في آن واحد . كما أن تصور إمكان تغيير العالم بهذه الطريقة هو النتيجة المنطقية للإيمان بأولوية الاقتصاد ، أي بمنطق السوق العالمية ، ورفع شعار اللحاق بمستوى المعسكر المتقدم . مما يغرق الجهاهير الواسعة ـ موضوعياً ، أياً كانت الايديولوجية السائدة شكلاً .. في سباق نحو المجتمع الاستهلاكي ، والقيم السوقية ، بحيث يتحول الانسان إلى أداة لمنتجاته ، ويفقد إلى حد بعيد قدرته على صياغة مشروعه الحضاري البديل بصدر رحب وخطا ثابتة

ومن هنا ، فإن التحدي الذي تفرضه اشكالية تغيير العالم ثنائي :

أ ـ أولاً وقبل كل شيء إيجاد مركز القوى الكامنة والمتصاعدة التي
يمكن أن تلعب دوراً فعالاً في تنويع الاشكالية كها هي مطروحة
الآن ، أي كسر المعادلة التي تجمع بين ميزان القوى الحربية من ناحية
والتسابق على إشباع مطالب السوق الاستهلاكية من ناحية أخرى .

ب ـ كما أنه يتعين في نفس الوقت اتخاذ قرار عدم تكرار التجربة ،

أي السعي إلى الجديد الذي يمكن أن يكسر الدائرة ، ويحقق الثغرة .

٢ - لقد تعددت المحاولات لإيجاد وسائل وطرق ومسالك وأنماط
 جديدة بشكل ملحوظ منذ ١٩٤٥ ، وسارت في اتجاهات مختلفة ،
 يبدو لأول وهلة أنها لاتمت إلى اجتهاد واحد .

٢ - ١ ففي الدائرة الرأسيالية ، برزت محاولة هامة لإنشاء اقتصاد رأسهالي يرتكز على محورين ، أحدهما رأسهالية الدولة ، والمحور الآخر هو الرأسمالية الحرة . وقد جاء هذا التطور ابتداء من نظريات « كينز » في أعقاب الأزمة العالمية الكبرى ، ووجد طريقه إلى برامج جبهات المقاومة ضد النازية والفاشية في أوروبا المحتلة ، مما أدى إلى ظهور القطاع العام ، قطاع رأسهالية الدولة ، ذات الأهمية الكبرى في المجالات المحركة للاقتصاد في فرنسا في عهد ديجول ، وفي انجلترا تحست حكم حزب العمال ، وفي ايطاليا بفضل قوة تأثمير الحنزب الشيوعي خارج الحكم ، وفي أوروبا الشمالية . ولعل أهم نمطمغاير في نطاق الدائرة الأولى هو نمط الاقتصاد الرأسهالي الياباني بعد هزيمة • ١٩٤٥ · ولقد سبق أن تعرضنا له عدة مرات في بحثنا ، مبينين كيف أن الدافع الأول لم يعد هو الربح ، بل توظيف فاتض القيمة في البحث العلمي الاستراتيجي البعيد المدى ، بغية فتح الأسواق والسيطرة عليها وتعبئة أرفع القدرات الموطنية للإبداع العلمى والتكنولوجي أولاً وقبل كل شيء . ومع ذلك ، لم تخرج اليابان عن نطاق الدائرة الأولى ـ الدائرة الرأسهالية ، دائرة أولوية الاقتصاد

ومنطق السوق العالمية - وذلك من حيث نمط الإنتاج - ولكنها كسرت عماماً الصورة التقليدية ، لهذا النمط ، سواء تلك التي تسيطر على اقتصاد أمريكا الشهالية ، أو حتى الصورة المختلطة المتواجدة في معظم دول أوروبا الغربية . ولقد ارتكزت في ذلك كها اكدنا مراراً وتكراراً على رفض فكرة ( الربح ) كالمخرك الأول والهدف الرئيسي لعملية الإنتاج الاقتصادي الرأسهالي . .

ولقـد بدت هذه التجربة في أول أمرهـا غريبة ، وسرعـان ما انتشرت التحليلات القائلة إن اليابان عائدة لاعالة إلى النمط الرأسم إلى التقليدي، مادامت تتحرك في إطار دائرة الهيمنة الأمريكية. مرة أخرى منطق السوق العالمية ، دون هوادة . ولكن تفسوق اليابان بشكل ملحوظ خلال العشر سنوات الأخيرة ، من حيث سرعة معدل النمو ، وفاعلية التحرك والتدخل الاقتصادي ، والكفاءة الفريدة في مسح الأسواق وفتحها ، ثم السيطرة عليها ، وانتقاء قطاعات النبوغ التكنولوجي والتجديد أولاً وقبل كل شيء قلب أرضية التحليل رأساً على عقب . لقد غدت « اليابان » تحتل الرقم الأول سواء من عناوين الكتب أومن الدراسات الجادة . بل وصل الأمر إلى الحد الذي جعل بعض كبار المسئولين اليابانيين يصرح بكل وضوح أن الولايات المتحدة ومعها أوروبا الغربية لم تعدقادرة على منافسة اليابان ، وجاء ذلك عقب انتخاب الرئيس ريجان للمرة الثانية في مطلع عام ١٩٨٥ . أي أن الثغرة أصبحت الآن مؤكدة ، كما أن التجديد أضحى ممكناً ، ويتمثل جوهر هذا التجديد في الجمع بين طرفين ،

أحدهما الإمساك بأحدث أدوات التقدم العلمي والتكنولوجي ومناهجه أما الطرف الآخر فهو الاحتفاظ بخصوصية المجتمع التقليدي الياباني القائم على فكرة الوفاق الاجتاعي على مستوى الأمة ، وليس فقط داخل كل قطاع طبقي أو سياسي أو فكري \_ وهو ماوصفناه بنظام شبيه بالاقطاعية العسكرية وان كان في قالب إنتاجي رأسها في صناعي علمي تكنولوجي بلغ أرفع مستويات التقدم العالمي .

٢ ـ ٢ كما ظهرت المغايرة في الدائرة الثانية التي تشمل المعسكر
 الاشتراكي حول الاتحاد السوفيتي ، ثم الصين ودائرة نفوذها ، فضلاً
 عن الحركات وأحزاب الاشتراكية والشيوعية في العالم .

وبدأ الاتجاه إلى التعددية منذ عام ١٩٤٨ ، عندما خرجت يوغوسلافيا على القيادة السوفيتية ، مؤكدة بذلك أنها ، وحدها دون جميع الدول الاشتراكية في أوروبا بعد ١٩٤٨ ، هي التي حاربت حرباً تحريرية ثورية أصيلة مكنتها من التمتع بالشرعية التاريخية والسياسية على أرضها بعزيمة نابعة من ارادتها .

ثم جاء الصدام الثاني البالغ الأهمية ، بين الاتحاد السوفيتي في عهد خروتشوف والصين بزعامة ماوتسي تونج ورفاقه . وكان الهدف هذه المرة هو تأكيد السوفيتية في قلب الدائرة الثانية ، الاشتراكية ، وهنا أيضاً كان تجاهل البعد القومي لإشكالية الاشتراكية ، هو التناقض الأساسي . إن ثورة الصين الشعبية ليست أكبر ثورة في

تاريخ الإنسانية بل إنها أيضاً ثورة وطنية تحريرية شعبية شاملة شاركت فيها كافة قطاعات المجتمع ، باستثناء حفنة من الرأسهالية السمسارية التابعة للاستعهار . ومن ثم ، كان لزاماً على القيادة السوفيتية أن تدرك جيداً أن صحوة الحضارة الصينية ، باسم التحرر الوطني ، وتحت لواء الاشتراكية أمر لايمكن بحال من الأحوال أن ينضوي تحت لواء أية زعامة أخرى في العالم . ولكن فكرة « الحضارة الاشتراكية العالمية » أو « الحضارة الروحية الاشتراكية » ، وتجاهلها للبعد القومي ، والثقافي والحضاري للوحدات الأخرى أدى إلى هذه الكارثة . فكان التباعد ، ثم التنافر ، الذي وصل إلى حد المجابهة ، إلى أن بدأت المفاوضات من أجل التطبيع ، على مستوى الدولة من جديد ، من جانب الاتحاد السوفيتي ، دون أن ترفض الصين الواقعية بقيادة تنج شياوبينج هذه المقدمات .

كما أنه نشأت في إيطاليا ، داخل الحزب الشيوعي بزعامة تولياتي ثم بير لتجوير . أولاً فكرة ( تعددية المراكز ) في الخمسينات اعترافاً بمكانة الصين ويوغوسلافيا ، وكذلك خصوصية الشيوعية في أوروبا الغربية ، ثم اعقبتها فكرة ( المهادنة التاريخية ) ، اعترافاً من بيرلينجوير بأنه لاسبيل إلى نبذ المدرسة الثانية الرئيسة للفكر والعمل في إيطاليا وبشكل ضمني في أوروبا الغربية كلها - ألا وهي المسيحية السياسية ، شريكة الاشتراكية في صياغة المستقبل .

إن دراسة الثورة الصينية والطروح الايطالية تبين بشكل قطعي أن

هاتين القوتين أدركتا بوضوح عدم إمكان السعي إلى تغيير المجتمع ، ثم تغيير العالم ، من خلال المجابهة الرأسية بين القوتين ، أي من خلال منطق الحرب الأهلية في الداخل والمواجهة بين الحضارتين الرأسيالية والاشتراكية في الخارج . إن خطر المسيرة الطويلة » ، خط و الجبهة الواسعة » يتفق في المضمون تماماً مع خط الحزب الشيوعي الإيطالي . لابد ، إن كان التغيير هدفاً ، من تجميع القوى لكسر منطق المنافسة التي لايمكن إلا أن تستنزف الطاقات وتهلك الأطراف التكوينية الرئيسة في عملية لن يفيد منها إلا أصحاب الجمود التاريخي والأمر الواقع - أي القوى التي لاتعمل في اتجاه تغيير العالم .

وهنا لابد وأن نذكر أن هذه الفكرية العامة ، هذا الموقف المبدئي من ترتيب القوى المتجهة إلى الحركة التاريخية الإيجابية ، المعنية بتحقيق التغيير ، هي التي صاغت حقيقة مسار اليسار الوطني في العديد من البلاد العربية وخاصة مصر ، حول فكرة ( الجبهة الوطنية المتحدة » التي صاغها شهدي عطية الشافعي ، وكانت أساساً لوحدة الحركة الوطنية حول قيادة الثورة المصرية بعد ١٩٥٧ . كما كانت ، في الأساس ، الفكرة الموجهة لتكوين ( منظمة التحرير الفلسطينية » في الأساس ، الفكرة الموجهة لتكوين ( منظمة التحرير الفلسطينية » و جبهة التحرير الوطني » في الجزائر الباسلة التي خاضت اقسى حروب التحرير في عصرنا ودفعت ابهظ ثمن ، ولم يكن العرب في غيبة عن التاريخ ، وعن التجديد الفكري والسياسي ، بل كانت لهم مكانة هامة في هذا المجال قبل أن يدب التمزق والفرقة في صفوفهم

أمام الهجمة الحضارية المضادة الشاملة بعــد حرب أكتوبـر ١٩٧٣ لإجهاض ثهارها السياسية ومغزاها الحضاري .

٢ ـ ٣ وقد واكبت هذه التحركات الاجتاعية ـ السياسية الكبرى
 في كلتا الداثرتين ـ ونحن هنا لم نركز على الصين ، فلها اعتبار آخر
 في القسم التالي ـ حركة تجديد عظيمة الأهمية في المجال الفكري :

أ ـ فقد ظهرت فكرة ( الاعتاد على القوى الذاتية ) وأصبحت شعاراً مشتركاً لحركات التحرير ، ثم الاستقلال والسيادة الوطنية ، ثم حركة عدم الانحياز في بجالات عدة كها اعتنقتها حركات شبابية وشعبية ونقابية في أقطار عديدة ، رمزاً لرفض منطق السوق العالمية والحصر النمطي ، وضرورة السعي لفتح ثغرات وايجاد أنماط ومسالك جديدة .

ب \_ وهكذا تكونت فكرة ( الخصوصية ) في مطلع السبعينات ، تعبيراً عن الدور المتزايد للشرق الناهض والقارات الثلاث في حركة العالم ، وللتنوع القائم داخل الدائرتين الرئيستين . وانتشرت هذه الفكرة \_ على المستويين النظري \_ الفلسفي ، والعملي \_ السياسي \_ انتشاراً واسعاً ، بحيث أصبحت الخصوصية الآن من مسلمات الفكر والعمل السياسي ، رغم الحواجز الكبيرة التي يفرضها منطق السوق العالمية والحصر النمطي على تنوع التحرك وامكان التغيير .

ج ـ وقد نتج عن هاتين الفكرتين ، أو التصورين ظهور تصـور

( الابداع الذاتي ) ، في كافة المجالات ، بما في ذلك مجالات الفكر والعلم ، الى جانب الاجراءات العملية ، الميدانية المقبولة عادة . وهنا أيضاً لم يعد هذا المفهوم غريباً ، بعد صياغته ١٩٧٨ ، وقد تبنته عدة مؤسسات وهيئات عالمية ودولية . وأصبح يلقى صدى هاماً في الحياة الفكرية والعلمية ، بل وأحياناً في قطاعات من مدارس الفكر والعمل المعنية بالتغيير في السنوات الأخيرة .

وكان لابد لتراكم هذه العوامل والمؤثرات ـ وفي المقام الأول بطبيعة الأمر للتحركات والتغيرات التي طرأت داخل الداثرتين الرئيسيتين ـ كان لابد أن يكون لها تأثيرها الواضح على فتح الثغرة ، نحو التغيير .

## ٣ ـ التعددية :

٣ ـ ١ ـ أشرنامراراً وتكراراً إلى النمطين المغايرين في كل من الصين واليابان ، بالنسبة لما هو سائد في كل من الدائرتين . ولعل أهم تطور في هذا المجال يتمثل في إعلان السياسة الاقتصادية الجديدة ، أي سياسة تعدد القطاعات الاقتصادية في الصين في خريف ١٩٨٤ .

والفكرة الرئيسة في هذه السياسة ـ التي تعم الآن ربع المعمورة ـ تبدو بسيطة وواقعية أول الأمر ، ثم تتراكم المعلومات والمؤشرات ، من الصين ومن الهيئات الدولية ، مؤكدة أن الانتاج الزراعي زاد بنسبة ٩٪ في عام ١٩٨٤ ، وهو العام الأول من التجارب التي أدت

إلى إعلان هذه السياسة الجديدة . أي أن ( البسيط) و( الواقعي ) هو أيضاً عنوان للواقعية والفاعلية ، ومن هنا كان لزاماً علينا أن ندقـ ق النظر في هذا الأمر. إن القطاعات الرئيسية للاقتصاد الصيني كانت ولاتزال بين أيدي الدولة بقيادة حزبها الشيوعي: الصناعة الثقيلة ، والتجارة الخارجية ، والبنوك والتأمينات ، والصناعات الحربية ، والتخطيط الاقتصادي العام . إن هذه القطاعات كلها مركزة في العاصمة ، والمدن الكبرى ، أي عواصم الأقاليم والمحافظات ، وهي كلها مراكز للتركز السكاني ووسائل الادارة السياسية والتنظيم الاجتاعي المتقدم . ولكن جوهر المجتمع الصيني ـ كما حلله ماوتسي تونج في مطلع العشرينيات هو أنه مجتمع فلاحي ، زراعي في المقام الأول ، وله أيضاً واجهة تجارية تمتد آلاف الكيلومترات على المحيط الهادي . إن نظام الزراعة الجهاعية ، حتى ولو اتخسذت شكل « الكومونات » أي نظام الملكية الجماعية ، لعدد من الفلاحسين لأرضهم ومنتجاتهم ، يصطدم بالعقبة المعروفة في النظمام الاشتراكي ، وهي أن الفلاح لاينتج للدولة أو لمؤسسة جماعية بنفس الروح التي ينتج بها لوكانت له مصلحة مباشرة في هذا العمل. ومن هنا كان قرار حل « الكومونات » ، وتوزيع المساحات الزراعية على الاسر المختلفة في كل قرية أو مركز زراعي بحيث يصبح مالكه لها ملكية كاملة ، ولاتقدم للمجتمع إلا ١٤ ٪ فقط من المحصول وتحصل الدولة على ٧٪ . ثم يأخذ المجلس المحلي ٧٪ أما الباقي مصبح ملكاً للأسرة تبيعه في أسواق المدن والمراكز المجاورة أو البعيدة

كما تشاء . وقد حدث مثلاً في مقاطعة جنوب النهر الأصفر ، نهر الميانج تسي كيانج ، وهي اكثىر المناطـق الــزراعية خصـوبــة في الصين ، أن أدى هذا النظام إلى التحول التــالي : قرية ناثية تبعــد ثلاثين كيلو مترأ عن أقرب محطة للسكك الحديدية ، كانـت تعمـل وردية واحـدة في اليوم وبعـد التحـول الاقتصــادي ، قررت الأسر المالكة الجديدة ان تعمل ثلاث ورديات ، كل وردية تعمل ثماني ساعات ، أي أن يستمر العمل ٢٤ ساعة \_ طوال النهار والليل . ومالبث الانتاج أن ازداد الى درجة أن أصبحت مسألة توصيل الإنتاج الزراعي إلى المحطة هي الشغل الشاغل لعموم السكان . عندئذ قرر الفلاحون بناء خطحديدي صغير يربطبين قريتهم ومحطة السكة الحديدية التي تبعد ثلاثين كليومتراً ، بحيث يستطيعون نقل المنتجات بسرعة وبشكل فعال وطازجة ، إلى المحطة لنقلها إلى أسواق المدن الكبرى . وهكذا سار الأمر . فبنى الفلاحـون الخـط الحديدي الصغير ، وانتقلت المحاصيل إلى المحطة ، ومنها إلى المدن الكبرى ، وترتب على ذلك أن تحولت القرية الصغيرة إلى بؤ رة من النشاط والشراء ، جنباً إلى جنب مع عشرات القرى في المقاطعة الواحدة في مدة لم تزدعل سنة واحدة . وترتب على ذلك في المستوى القومي ، أن أصبحت الصين من كبار مصدري المنتجات الزراعية في سنواتِ قلائل ، وبلغت مستوى ملحوظاً في نهاية سنة ١٩٨٤ ، واطردت الزيادة شهراً بعد شهر . . . وهكذا . فقد أدت هذه السياسة أيضاً إلى فك الحصار الغذائي حول مدن الصين الصناعية والإدارية ، بحيث أصبح شعار المرحلة الشانية من السياسة الاقتصادية الجديدة هو إعادة تنظيم المدن ، أي رفعها بسرعة إلى

مستوى الحيوية والنشاط وتنوع إمكانات الإفادة من الحياة المادية والمعنوية بشكل واسع وسريع ـ مرة أخرى على أساس القاعدة الثابتة في الريف، وقد أطلق سراحه، وأصبح الفلاحون أصحاب الأمر فيه بشكل أساسي وحياتي ، وهم الـذين حاربـوا من أجـل تحـرير أرضهم من الإقطاع والامبريالية نصف قرن بشكل متصل بقيادة نفس الحزب الذي أعاد اليوم هذه الأرض إلى أسرهم وأبنائهم ، وإلى الصين كلها . وعلى سواحل الصين ، تعددت « المدن الحرة » أو بوجه أدق ( الموانيء الحرة ) ، لتجـذب لاواردات الخـارج ، وانمــا استثهارات الدول الصناعية والتكنولوجية المتقدمة لإقامة المشاريع المشتركة مع الصين ، بشرط تصنيع أكثر المنتجات تقدماً على أرض الصين ، في نفس الوقت الذي تدرب فيه الشركات الأجنبية الطليعية آلاف الفنيين والمختصين الصينيين الشباب على ممارسة هذا الإنتاج الطليعي المتقدم .

هذه إذن صورة عامة لنظام « الاقتصاد المتعدد القطاعات » الذي أحدث ثورة هاثلة في الصين بحيث تستطيع الآن ان تطمئن إلى أنها سوف تتخطى خسائر « الثورة الثقافية » في سنوات قلائل ، وتلحق بركب الدول المتقدمة في مدة يعلنون أنها قرن . ويعتبر بعض المراقبين المتخصصين من الأجانب أنها أقصر من ذلك بكثير .

ومعنى هذا بطبيعة الأمر أن هناك اختيارا صينيا قد تم بالفعل ، وتأكد في الواقع ، ألا وهــو نبذ دور الدولة العظمى المهيمنة ، نبذأ تاريخياً كاملاً ، لا لأسباب ايديولوجية \_ فلسفية فقط ، وانما أولاً وقبل كل شيء لأسباب وإقعية . إن قبول مثل هذا الدور يعني أن يظل اقتصاد الصين يتحرك داخل منطق الصراعات للسيطرة على السوق العالمية بواسطة تكريس معظم ناتج الاقتصاد لبناء قوة استراتيجية دفاعية هجومية جبارة في مستوى الدولتين العظميين . ولا شك أنّ لخصوصية الصين الحضارية والجيو ـ سياسية دوراً هاماً في إتخاذ هذا القرار . فمن ذا الذي يستطيع التوغل في أراضيها ، بينا الشعب كله ملتزم بثورتــه ، وأصبــح الآن يجنــي ثهارهــا بشــكل واســع ، مادياً ومعنوياً ؟ وإذا كان أمر الغزو الأجنبي للصين مستحيلاً من الناحية الواقعية ، ما دامت تحتفظ أيضاً بقدر متوسط من القوة الحربية الدفاعية الكلاسيكية والنووية ، فإن هذا القدر المتوسط لن يمكنها أيضاً من فتح المناطق المجاورة ، أي أنه يعلن بشكل صريح ـ من خلال هذه السياسة الاقتصادية الجديدة ، أو الاصلاح الاقتصادي الجديد ـ أن الصين لن تسعى إلى القيام بدور الهيمنة والنفوذ ولكنها ستحافظعلي المكانة التي تتزايد فيها قوتها الذاتية ، ويرتفع فيها عالياً مدوياً تأثيرها المعنوي بين أمم العالم ، وخاصة في القارات الثلاث ، بل وفي الدول المتقدمة أيضاً . ومن المهسم أن ندرك هنا أن هذا الاصلاح الاقتصادي الشامل أصبح اليوم الشغل الشاغل للقيادات السياسية والاقتصادية والاجتماعية في الاتحاد السوفيتــي والــــدول

الاشتراكية التابعة له بحيث أصبحت تتساءل عن إمكان تقليده بشكل يطابق ظروفها ، كما أنها تحاول قياس خاطره . وتحت كلمة «خاطر» ، يعني النقاد عودة الرأسمالية ، بشكل جزئي ، إلى النظام الاشتراكي. إن القيادة الصينية تعترف صراحة بأن هناك قطاعات رأسمالية تنشأ ، وسوف تتطور ، جنباً إلى جنب مع القطاع الاشتراكي السائد في الاقتصاد الصيني ، ولكنها ترى أن هذا الأمر ضروري ويعبر عن الوضع الواقعي ، ولا خطر منه على النظام الاشتراكي ، مادام هذا الاقتصاد المتعدد القطاعات يدعم أواصر الرابطة الوطنية ، ويعمق ولاء جماهير الشعب في كل مكان للقيادة السياسية التي أوجدت هذا الطريق المبتكر المتخصص ، طريق السياسية التي أوجدت هذا الطريق المبتكر المتخصص ، طريق التعددية في مجال التطور الاقتصادي ، تحت لواء الاشتراكية .

٣-٢ وتقوم هذه التجربة الهائلة ، وذلك الاتجاه التاريخي الجديد في تطوير الاقتصاد والمجتمع ، على أساس التنفيذ المتسع النطاق لمعاهدة السلام والصداقية بين الصين واليابان التي وقعت عام ١٩٧٨ . فقد أصبحت اليابان بالفعل هي التي تحتل المكانة الأولى في كافة المساريع الصناعية ، والتكنولوجية ، والتجارية ، والمالية المستركة التي تنفذ على أرض الصين ، متفوقه بذلك وبشكل واضح على مجموع الدول الأخرى المنتمية إلى الدائرة الأولى الرأسمالية ، إذ إنها هي الأخرى قد دخلت في تجربة لإنشاء « تعددية » أو قُل بوجه أحق تجربة متخصصة لتحقيق تطور رأسمالي في اقتصادها ومجتمعها .

إن شرق آسيا ، وخاصة دولتي كوريا الجنوبية والشهالية ، يلفت النظر أيضاً ، ان دولتي كوريا تعملان الآن على ايجاد نوع من التعاون ، قد يؤدي بعد فترة بفضل الوساطة الصينية \_ اليابانية ، إلى وحدة أو على الأقل اتحاد كونفدرالي ، أسوة بما يحدث الآن بين ( الألمانيتين ) .

٣-٣ والحق أن آسيا كلها ، الوسطى والشرقية ، حول المحـور الصيني - الياباني ، تشهد أيضاً تجربة هامة من حيث تعددية الفكر والفلسفة . إن أنظمتها الاشتراكية والرأسهالية \_ وقد بينًا مدى مغايرتها للنمطين السائدين في كل من الدائرتين الأولى والشانية في الغرب المهيمن - تجمع بشكل واضح بين التراث الحضاري والتجديد أو الثورة. ونعيدالقول بأن التجربة الصينية تلعب الدور الرائد في هذه المنطقة . وحتى في فترة « الثورة الثقافية ، فإن الوثائق تدل على أن الرئيس ماوتسي تونج ورثيس الوزراء شو إن لاي حافظاً بكل ما كان في وسعهما على معالم تراث كونفوشيوس ، سواء تمثل ذلك في الابقاء على مدينته ، أو على تماثيله في كافة المدن والقرى ، أو المعابد وهي تعد بالألاف وتنتشر في ربوع الصين ، وكان ذلك في مرحلة لم تستطع فيها الجامعات أن تصمد كها قرر الحزب الحاكم أن تكون إيديولوجيته الرسمية هي ﴿ الماركسية اللينينية وفكر ماوتسي تونج ﴾ ، أي أنه جمع بين الايديولوجية الاشتراكية العالمية وبين الفكر الوطني التقدمي الثوري النابع من أعماق ريف الصين وتراثه الحضاري ،

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

وهو فكر ماوتسي تونج . وفي عهد تينج سياو بينج ، تأكدت هذه المعاني بشكل ساطع . فقد أعاد الحزب والدولة كونفوشيوس ، وفلسفته إلى مكانة الصدارة ، مؤكدين أنها فلسفة لا تمثل فقط فلسفة النظام الاجتاعي ، والسلم الهرمي للنفوذ والتأثير والإمرةولكنها تعبر في المقام الأول عن فلسفة أخلاقية ، إنسانية ، تعاونية ، تمثل المعاني التي جمعت دوما الصين أمة وشعباً عبر آلاف السنين ، وهي المعاني التي تحتاج إليها الصين الجديدة بقدر ما تحتاج إلى فكر ماوتسي تونج السنند إلى إيجابيات الماركسية ـ اللينينية بعد أن أعلن الحزب أن هذه النظرية كانت تمثل قمة التقدم والفكر الاجتاعي والسياسي منذ قرن ، ونصف قرن ، ولكنها لم تعد ملائمة الآن لظروف الصين ، وإلا تحولت إلى فكر لا هوتي منزل لا علاقة له بالتحليل العلمي والواقعية السياسية ، وهكذا تأكد الشعار الذي رفعه ماوتسي تونج : والواقعية السياسية ، وهكذا تأكد الشعار الذي رفعه ماوتسي تونج :

## ٤ - تحريك الموقف :

\$ ـ 1 لقد أدت هذه السياسة الجديدة ، كها قلنا ، إلى هزّ الجمود الفكري الظاهري في الاتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية التابعة له ، وقد كانت المجر في حقيقة الأمر سباقه في طريق التجديد على الصين ذاتها . والمهم هنا أن هذا التساؤ ل لا بد وأن يفضي إلى نتائج عددة ، في مستويات سوف تحددها علاقات القوى داخل كل دولة . ومن المكن أن يكون بعض هذه النتائج هو إدراك أن التنازل عن سباق

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

التسلح ، جزئياً ، وشعار ضروروة اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة ، والاتجاه إلى احياء تنوع النشاط الاجتاعي والافادة من ثمار الثورة في الاتحاد السوفيتي يستلزم تغيير السياسة الزراعية كلها ، في اتجاه يقارب الاتجاه الصيني الجديد . ومن الممكن أيضاً أن تكون النتائج مماثلة ، ولكنها أكثر تباطؤاً وأكثر تنوعاً . وعلى كل حال ، فإن الريادة الصينية ، بدعه اليابان ، وهي الترسانة التصنيعية والتكنولوجية الأولى في عالمنا اليوم ، سوف تشجع الاتحاد السوفيتي وجموع الدول الاشتراكية التابعة له على التفكير بشكل عصري ، ولعله يدفع هذه الدول إلى نوع من التعددية ، في العمل على إحداث طفرة في اقتصادها وحياتها الاجتاعية من ناحية ، ويخفف من ناحية أخرى من حدة الصراع الايديولوجي القائم في العالم اليوم .

إن تأثير السياسة الصينية الجديدة على الاتحاد السوفيتي ربما يكون أهم نتيجة لريادة الصين في تحريك الموقف العالمي ، والخروج من الجمود الحالي الراهن نحو مسالك تغيير شامل .

٤ ـ ٧ ـ وإن الاتحاد السوفيتي لو قررعلى وجه التحديد ، أن يأخذ ، ولمو جزئياً ، بدروس التجربة الصينية الرائدة ، فسوف ينعكس ذلك موضوعياً في دفع حركة التقارب بين الدولتين الاشتراكيتين الكبريين إلى الأمام ، والتعجيل بتحقيق نوع من التعايش السلمي أولاً ، ثم ، الوئام والتقارب في مستقبل وسيط . إن هذا الأمر ، لوتم ، من شأنه أن يغير بشكل جذري ميزان القوى في

iverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

العالم . كما أن تغيير هذا الميزان يمكن أن يتم بشكل لا يستفر الولايات المتحدة ويدفعها إلى شن حرب عالمية ، ما دامت الصين متمسكة بدور « التأثير المعنوي » دون « النفوذ » والسيطرة » ، أي دولة الريادة الحضارية دون دولة الدولة العظمى ، وهو دور يقتضي منها الابقاء على علاقات طيبة مع الدائرة الرأسهالية ، وخاصة مع الولايات المتحدة .

٤ - ٣ ومعنى ذلك أيضاً أن هذه الحركة لو تمت بشكل حذر وواقعي ، ودون تعجّل ، فانها سوف تؤدي إلى حصر دائرة هيمنة المركز الواحد ، وفرض تعددية التجارب والطرق والأنماط فرضاً على الدائرتين الأولى والثانية اللتين تعبران عن هيمنة الدولتين العظميين في عالمنا اليوم .

ومن ثم فإن حصر دائرة هيمنة المركز الواحد سوف تعني فك الحصار - أخيرا - عن حركة التغير في المناطق المجمّدة حالياً: الشرق الاوسط ، جنوب غرب آسيا ، أمريكا الوسطى ، أفريقيا الجنوبية ، جنوب شرق آسيا ، شمال شرق آسيا . ومن المرّجح أن يترتب على فك الحصار هذا ايجاد حلول وسط - أي حلول تعددية - تأخذ في الاعتبار مصالح الوحدات المختلفة ، بنسب ودرجات وأساليب متفاوتة ، ولكنها على كل حال تمنح قوى التغيير فرصة أكبر بكثير ، وفي واقع الأمر الفرصة الأكبر ، في التسويات الجديدة .

من هنا يبدأ تغيير العالم . ولاسبيل إلى التغيير بالمواجهة الرأسية \_\_ ٢٥٢ \_\_ verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

وإن التعددية \_ في الأنظمة الاقتصادية الداخلية ، وفي السياسات الحارجية ، هي وحدها التي تستطيع أن تحصر تأثير دائرة هيمنة المركز الواحد ، وأن تقلل من أخطار قيام المواجهة النووية التدميرية القاتلة .

إن فتح الثغرات أمام تسويات ترجّع قوى التغيير في المناطق الحسّاسة للمواجهة العالمية سوف يمنح الدول الكبرى مجالاً للتنافس ، وللتريث ، ما دامت الهيمنة الأحادية البعد غير مطروحة بعد الآن .

إن الواقعية السياسية التي قادت إلى التعددية كانت ولا تزال هي المفتاح . إلا أنّ الموقف العالمي الجديد ـ مرحلة تغيير العالم ـ يقتضي شيئاً فوق هذا وذاك ، وإن كان تالياً لهذه المرحلة الأولى . إن تغيير العالم في حاجة إلى صياغة مشروع حضاري جديد ، يتكون في واقع الأمر من عدة مشروعات حضارية ، وتقدمه الدواشر الحضارية والجيو ـ ثقافية التكوينية الكبيرة ، ابتداء من تفاعل وتواكب مختلف المدارس التكوينية الأصيلة للفكر والعمل بها ، ويقدم رؤى جديدة ، تتشابك في رؤية عالمية جديدة ، تعيد إلى الانسانية ليس الأمل الأكيد في استمرارها فحسب وانما تعيد إليها أنماطاً جديدة ، والتقدم خلاقة إيجابية من التعامل الإنساني ، والحياة الهادفة ، والتقدم الروحي والمادي المترّن غير المدّمر .

ها نحن إذن على عتبة فكرة وصياغة المشروع الحضاري . ومن

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

طرح هذا الشعار ، إنما يطرح ، في الوقت عينه ، فكرة صياغة الاستراتيجية الحضارية ، ، أداة له ، وشرطاً لتحقيقه ، وضهاناً للمستقبل .



# المراجع

#### ١ \_ باللغة العربية

البدري ، حسن : الحرب في أرض اسلام ، القاهرة ، ١٩٧٦ مدان ، جمال : شخصية مصر ، دراسة في عبقرية المحان ، ٤ أجزاء ، القاهرة ٨٥-١٩٦٨ .

حدان ، جمال : العالم الاسلامي اليوم ، القاهرة .

حمدان ، جمال: ٦ اكتوبر ، الاستراتيجية العمالية ، القاهرة ، 1978 .

عبداالملك، أنور: ربح الشرق، القاهرة، ١٩٨٤. فخري، أحمد: مجلة ( دفاع »، ( رئيس التحرير ) .

#### ٢ \_ باللغة الانجليزية

- ABDALLA, ISMAIL-SAABRI, et al: Images of the Arab future London, 1983
- ABDEL-MALEK, A. Social Dialectics: 1: Civilizations and social Theory, London, 1981
- ABDEL-MALEK, A.: Social Dialectics: 2: Nation and Revolution, London, 1981
- ABDEL-MALEK, A.: ed et al: Sociologie de l'impérialisme, Paris, 1971
- ABDEL-MALEK, A.: From Developmentalism to the civilizational Quest A Mission for The United Nations University, Madrid, 1980

- ALATAS, S.H.: Intellectuals in Developing Societies, London, 1977
- ARMYTAGE, W.H.G.: A social History of Engineering, London, 1970
- ARON, R.: Paix et guerre entre les nations, Paris, 1962
- ARRUPE, PEDRO, S.J. (PRES. J. Y. CALVEZ, S.J.): Ecrits pour Evangéliser, Paris, 1985
- BARNEY, G.O., ed et al: The Global 2000 report to the President, London, 1982
- BERGHAHN, V.R.: Militarism, London, 1981
- BOFF, L.: Jesus Christ, Liberator, New York, 1984
- BOOTH, K.: The Evolution of Strategic Thinking in contemporary Strategy, 22-49, London, 1975
- BOSC, R.: Guerres Froides et Affrontements, Paris, 1973
- BOUTHOUL, G. CARRERE R., ANNEQUIN J.L.: Guerres et Civilisations, Paris, 1979
- BOZEMAN, A.B.: Politics and Culture in International History, Princeton, 1960
- BRACKEN, PAUL: The Command and Control of Nuclear Forces, New Haven & London, 1983
- BRODE, J.: The Process of Modernisation, Cambridge (USA), 1969
- BROWN, L.A.: Innovation Diffusion. A new Perspective, Methuen, 1981
- BROWN, LESTER R.ed et al: State of the World, New York London, 1984
- BRACKEN, P.: The Command and Control of Nuclear Forces, Binghamton, 1983

- BUCHAN, D.: Western Security and Economic Strategy towards the East, Cambridge, 1984
- BUZAN, B. BARRY JONES, R.J.: Change and the Study of International Delations: The Evaded Dimension London, 1981
- CALCOVORESSI, P.: World Politics since 1945, Harlow, 1982
- CETRI; The Food Weapon, Louvain-la-Neuve, 1983 (mimeo)
- CHALIAND, G. RAGEAU, J.P.: Atlas Strategique, Paris, 1983
- CLARKE, JOHN. J.ed.: Geography and Population, Oxford, 1984
- COLE, S. + MILES, J.: Worlds Apart, Brighton, 1984
- COX, C. + SCRUTON, R.: Peace Studies: A critical survey, London, 1984
- GPC. The Twelfth National Congress of the CPC, Beijing, 1982
- CROW, B. + THOMAS, A.: Third World Atlas, Philadelphia, 1982
- ECONOMIST (THE), Europe's Technology Gap, 110-99, 24 XI (1984)
- EIU, World Outlook 1984, London, 1984
- ETRILLARD G. + SUREAU, F.: A l'Est du Monde, Paris, 1983
- FEIGENBAUM, E . A . + MC CORDUCK, p . :
- The Fifth Generation Barnstable, 1983
- FEIGENBAUM, EDWARD A.; and McCORDUCK, PAMELA, EDS.: The Fifth Generation Artificial Intelligence and Japan's Computer Challenge to the World, Reading, Mass., 1983
- FINER, S.E.: Comparative Government, Harmondsworth, 1984

- FOBES, J.E.: A Framework for considering the Future of International Organizations, San José, 1984
- FRANK, A.G.: Dependent accumulation and under-development, London, 1978
- GOONATILAKE, S.: Aborted Discovery, London, 1984
- GORCE, P.M., de la: L'Etat de Jungle, Paris, 1982
- GORCE, P.M.; de la: La Guerre et l'Atome, Paris, 1985
- GUTIERREZ, G.: A Theology of Liberation, New York, 1978
- HAKIM, J.: International Banking, A New Awakening, The Economist, London III-84
- HALLIDAY, F.: The Making of the Second Cold War; London, 1983
- HERALD TRIBUNE, Aerospace, A Special Report, Paris, IX/84
- HOLLAND, S., ed.: Out of Crisis, Nottingham, 1983
- HOWARD, M: The causes of wars, London, 1983
- HU SHENG: Imperialism and Chinese Politics, Beijing, 1981
- HUSIN ALI, S.: Alignment and Non-Alignment: A General Perspective, Ilmu Masyarakat, 3, VII-IX, 83, Kuala Lumpur
- IISS: Defence and Consensus: The Domestic Aspects of Western Security, Parts, I. II + III, Colchester, 1983
- IISS: The Conduct of East-West Relations in the 1980s, Parts I, II + III, Colchester, 1984.
- IISS: The Military Balance; 1984-1985, London, 1984
- IISS: Strategic Survey, 1983-1984, London, 1984
- Informatique, Le Monde, 12223, 15/5/84

- IPSA, The new International Economic Order and Political Development in the Asian-Pacific Region, Tokyo, 1982
- ISSA, L'economie demain: les Ocèans, Lyon, 1977
- ITO, KOBUN: Japan's Defense: Its Present and Future The NATO Defence College, Roma, June 1985.
- JOFFE G.: The Middle East and North Africa 1984, ETU Annual Regional Review, London, 1984
- JOHNSTON, R.J.: Geography and the State, London, 1982
- KAWATA, T.: On Contemporary International Relations A Japanese View, Tokyo, 1980
- KINDER, H. + HILGEMANN, W.: The Penguin Atlas of World History, Vol. II, Harmondsworth, 1978
- KIRBY, S.: Towards the Pacific Century: Economic Development in the Pacific Basin, London, 1983
- LEIDEN, C. + SCHMITT, K.M.: The Politics of Violence: Revolution in the Modern World, Englewood Cliffs, 1968
- LEONTIEF, W.W.: The World Economy of the Year 2000, in Scientific American, Vol. 243, N° 3, IX (1980), 231-207
- MAEDA, H.: The Regulation of Armaments for Asia, Tokyo, 1983
- MEACHAM, J.: The Technology of Nuclear Weapons, The Economist, IX, 1984
- MEACHAM, J., ed. et al: A Transatlantic Debate over Emerging Technologies and Defence Capabilities: A Watershed for the Alliance, London, 1984
- MEDIANSKI, F.A. + COURT, D.: The Soviet Union in Southeast Asia, London, 1984
- MOISI, D., ed.: Crises et Guerres au XXe siècle: Analogies et

- Différences, Paris, 1981
- MTCHEDLOV, MIKHAEL: Le Socialisme, un type nouveau de civilisation, Moscou, 1983
- NAGAI, M., ed: Development in the non-western World, Tokyo, 1984
- NAGAI, M: The Effects of Nuclear Armament a proposal on promoting studies in social sciences and humanities, Tokyo.
- NETTL, J.P. + ROBERTSON, R.: International Systems and the Modernization of Societies, London, 1968
- O'BRIEN, R.C. ed.: Information, Economics and Power, London, 1983
- ODELL, P.R.: Oil and World Power, Harmondsworth, 1983
- PAXTON, JOHN: The Statesman's Year-Book 1984-1985, 121st ed., London, 1985
- PETERS, A.: Die neue Kartographie, New York, 1983
- POIRIER, L.: Essais de stratègie théorique, Paris, 1983
- PRIMAKOV. Y.M.: The East after the Collapse of the Colonial System, Moscow, 1983.
- ROBERTSON, D.: Modern Politics, A dictionary of, London, 1985
- ROWLEY, A.: Picking up its skirts to dance to Washington's tune (World Bank), Far Eastern Economic Review, 65-88, IX, 1984
- SCHMIDT, C., ed.: La paix indésirable? Paris, 1984
- SCOTT, A.M.: The dynamics of interdependence, Chapel Hill, 1982
- SEKI, H.: Japan in the Global Transformation Process, Mimeo, Ipshu 1984

- SEKI, HIZOHARU, Ed.: International Symposium on the Reunification of Korea and Peace in Asia, (in printing), Tokyo, 1985-
- SIVARD, R.L.: World Military and Social Expenditures, 1983, Washington, 1983
- SKLAIR, L.: The Sociology of Progress, London, 1970
- SMALLEY, C.: The Soviet Merchant Fleet's Role in the USSR's Global Strategy, London, 1983
- STEWART SMITH, G.: A Vital US Analysis of the World Balance of Power, London, 1983
- STODDART, D.R., ed.: Geography, Ideology and Social Concern, Oxford, 1981
- STPRI, Armaments or Disarmament? Stockholm, 1983
- SUNDERLAND, R.: Australia's emerging regional defense strategy, Canberra, 1984
- TAYLOR, C.L. + JODICE, D.A.: World Handbook of Political and Social Indicators, Vol. I + II, New Haven + London, 1983
- TAYLOR, Charles Lewis; and JODICE, David A.; Eds: World Handbook of Political and Social Indicators, 3rd ed., revised, New Haven and London, 1983, 2 vols.
- THEE, M., The State of the Globe: Rethinking Problems of the Nuclear Arms Race, Bu etin of Peace Proposals, Vol. 15, N° 4, Saint-Paul, 1984
- THOMPSON W.R., ed.: Contending Approaches to World System Analysts, Beverly Hills, 1983
- UNITED NATIONS, Study on Israeli Nuclear Armament, New York, 1982
- VAYRYNEN, R.: Economic Fluctuations, Technological In-

- novations and the Arms Race in a Historical Perspective, in Cooperation and Conflict, XVIII, 1983, 135-159.
- WALLERSTEIN I.: Pattern and Prospectives of the Capitalist World Economy, New York, 1981
- WALLERSTEIN, I.: The Rise and Future Demise of the World Capitalist System: Concepts for Comparative Analysis, Comparative Studies in Society and History, 16, 1974-387-415
- WATSON, A.: Diplomacy, London, 1982
- WOODWARD, K. ed: The myths of information: Technology and post-industrial Culture, Madison, 1980
- WORLD BANK: Annual Report 1984, Washington D.C., 1985
- WORLD BANK, THE: World Development Report 1985, 1985



erted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

# المحتوى

| تقليم تقليم                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الباب الأول<br>عالمية العالم                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الفصل الاول: في اصول « النظام العالمي» ١١ الفصل الثاني : من « عالمية العالم » إلى حتمية التغيير ٢٤ الفصل الثالث : ثلاث رؤى لتغيير العالم ٢٧ الفصل الرابع : منطقتا الصراع الرئيستان 30                                                                                                               |
| الباب الثاني<br>قنوات التغيير                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الفصل الخامس: السوق العالمية: الطريق المسدود ٧٩ الفصل السادس: الحياة الاجتماعية والثورة العلمية والتكنولوجية ٩٦ الفصل السايع: دورة الأفكار: الأصولية والتحديث الوطني ١٩٣ الفصل الثامن: في التساؤل الفلسفي والإيماني ١٣٥ الفصل التاسع: السلطة الاجتماعية ١٤٦ الفصل العاشر: ثقل الجيو _ سياسة ١٧٠ ١٧٣ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

onverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

# الباب الثالث التحديات والرۋى

| سل الحادي عشر : ازمة العالم أم تغيير العالم ؟ ١٩٧       | الفه |
|---------------------------------------------------------|------|
| سل الثاني عشر : الرؤية الأولى : هيمنة المركز الواحد ٢٠٦ | الفه |
| لم الثالث عشر : السرؤية الثمانية : صراع الحضارتمين      | الفص |
| الايديولوجيتين                                          |      |
| سل الرابع عشر: الرؤية الثالثة ـ التعدّدية ٢٣٦           | الفه |
| ٢٥٦                                                     | 11   |

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

# اللؤلف فى سطول

□د/ أنور عبد الملك.

□من مواليد القاهرة عام ١٩٧٤ م.
□حاصل على درجة الدكتوراه في العلوم
الاجتماعية عام ١٩٦٤ من جامعة
باريس - السوربون بفرنسا، كها
حصل على دكتوراه الدولة في

الآداب من نفس الجامعة.

□شارك في العديد من النشاطات والمؤتمرات والندوات وحلقات البحث العربية والدولية، بالإضافة إلى نشاطه كمحاضر وأستاذ زائر في عدة جامعات عربية وأجنبية.

□له العديد من المقالات والأبحاث والمؤلفات، بعضها باللغة العربية، والبعض الآخير باللغة الفرنسية، وترجمت إلى لغات أخرى. ومن هذه الكتب: «مصر مجتمع يبنيه العسكريون» وكتاب «مدخل إلى الفلسفة» وكتاب «دراسيات في الثقافة الوطنية» ودراسات أخرى تتناول المجتمع المصري من جوانب متعددة.

□عضو في عدة هيئسات، وجمعيات علمية وأكاديمية عربية ودولية. □يعمل حاليا كأستاذ بمشروع جامعة الأمم المتحدة بفرنسا.



الصهيونية غير اليهودية

تاليف : ريجينا الشريف ترجمة : إحمد عبداله عبدالعزيز

#### صدر في هذه السلسلة

تأليف: د/ حسين مؤنس تأليف: د/ إحسان عباس تأليف إد/ فؤاد زكريا تأليف: د/ أحمد عبدالرحيم مصطفى تأليف: زهير الكرمي تالیف: د/ عزت حجازی تالف: د/ عمد عزيز شكرى تزجة : د/ زهير السمهوري د/ شاکر مصطفی مراجعة : د/ فؤاد زكريا تاليف: د/ نايف خرما تاليف: د/ عمد رحب النجار ترجمة: د/ حسين مؤنس إحسان العمد مراجعة : د/ فؤاد زكريا ترجمة: د/ حسين مؤنس إحسان العمد مراجعة : د/ فؤاد زكريا تأليف : د/ أنور عبد العليم تاليف: د/ عفيف بهنسي تأليف: د/ عبد المحسن صالح تالف: د/ محمود عبد الفضيل إعداد : رؤ وف وصفى مراجعة : زهير الكرمي ترجة: د/ على أحمد محمود مراجعة ; د. شوقى السكرى د /.على الراعي تأليف: سعد أردش ترجمة : حسن سعيد الكرمي مراجعة: صدقي حطاب

١ \_ الحضارة ٠ ٧ \_ اتجاهات الشعر العربي المعاصر ٣ \_ التفكر العلمي ٤ \_ الولايات المتحدة والمشرق العربي ه ـ العلم ومشكلات الإنسان المعاصر ٦ \_ الشباب العربي والمشكلات التي يواجهها ٧ \_ الأحلاف والتكتلات في السياسة العالمية ٨ ـ تراث الإسلام ( الجزء الأول ) ٩ \_ أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة ١٠ \_ جحا العربي ١١ \_ تراث الإسلام ( الجزء الثاني ) ١٢ \_ تراث الإسلام ( الجزء الثالث ) ١٣ \_ الملاحة وعلوم البحار عند العرب ١٤ . جمالية الفن العربي ١٥ ـ الإنسان الحائر بين العلم والخرافة

۱۲ ـ الملات المغرب المسابق المسابق المسابق المن المربي ١٥ ـ الإنسان الحائر بين العلم والحرافة ١٦ ـ النفط والمشكلات المعاصرة للتنمية العربية ١٧ ـ الكون والثقوب السوداء ١٨ ـ الكوميذيا والتراجيديا

١٩ ـ المخرج في المسرح المعاصر ٢٠ ـ التفكير المستقيم والتفكير الأعوج

تأليف: د/ محمد على الفرا ٧١ \_ مشكلة إنتاج الغذاء في الوطن العربي تأليف: رشيد الحمد ٢٢ \_ البيئة ومشكلاتها محمد سعيد صباريني تأليف: د/ عبد السلام الترمانيني ۲۳ ـ الرق تاليف: د/ حسن أحمد عيسي ٧٤ ـ الإبداع في الفن والمعلم تأليف: د/ على الراعى ٢٥ ـ المسرح في الوطن العربي تأليف: د/ عواطف عبد الرحن ٧٦ \_ مصر وفلسطين تأليف: د/ عبد الستار إبراهيم ۲۷ \_ العلاج النفسي الحديث ترجمة: شوقى جلال ٢٨ ـ أفريقيًا في عصر التحول الاجتاعي تاليف: د/ محمد عيارة ۲۹ ـ العرب والتحدى تالیف : د / عزت قرنی • ٣ - العدالة والحربة في فجر النهضة العربية الحديثة تأليف: د/ محمد زكريا عناني ٣١ \_ الموشحات الأندلسية ترجمة : د/ عبد القادر يوسف ٣٢ \_ تكنولوجيا السلوك الإنساني مراجعة : د/ رجا الدريني تأليف: د/ عمد فتحي عوض الله ٣٣ ـ الإنسان والثروات المعدنية تأليف: د/ محمد عبد الغني سعودي ٣٤ \_ تضايا أفريقية ٣٥ \_ تحولات الفكر والسياسة تأليف: د/ محمد جابر الأنصارى ف الشرق العربي ( ١٩٣٠ - ١٩٧٠ ) تأليف: د/ محمد حسن عبدالله ٣٦ \_ الحب في التراث العربي تاليف: د/ حسين مؤنس ٢٧ - المساجد تأليف: د/ سعود يوسف عياش ٣٨ ـ تكنولوجيا الطاقة البديلة ترجمة : د/ موفق شخاشيرو ٣٩ \_ ارتقاء الإنسان مراجعة : زهير الكرمي تاليف: د/ مكارم الغمرى • ٤ - الرواية الروسية في القرن المتاسع عشر تالیف: د/ عبده بدوی ٤١ ـ الشعر في السودان ٤٦ ـ دور المشر وعات العامة في التنمية الاقتصادية تأليف: د/ على خليفة الكوارى

ه ٤ .. حكايات الشطار والعيارين في التراث العربي تأليف : د/ محمد رجب النجار

23 ـ الإسلام في الصين

£ \$ .. اتجاهات نظرية في علم الاجتاع

تألیف : فهمی هویدی

تاليف: د/ عبد الباسط عبد المعطى

تأليف: يوسف السيسي ترجمة: سليم الصويص مراجعة : سليم بسيسو تأليف: د/ عبد المحسن صالح تأليف: د/ عمد عبد السلام تأليف: جان ألكسان تاليف: د/ محمد الرميحي ترجة: د/ محمد عصفور تأليف: د/ جليل أبو الحب ترجمة : شوقى جلال تأليف: د/ عادل الدمرداش تأليف: د/ أسامة عبدالرحمن ترجمة: د/ إمام عبد الفتاح تألیف : د/ انطونیوس کرم تأليف: د/ عبد الوهاب المسيري تاليف: د/ عبد الوهاب المسيري ترجمة: د/ فؤاد زكريا تأليف: د/ عبد المادي على النجار ترجمة : أحمد حسان عبد الواحد تأليف: عبدالعزيز بن عبدالجليل تأليف: د/ سامي مكي العاني ترجمة: زهير الكرمي تأليف: د/ محمد موفاكو تأليف: د/ عبد الله العمر ترجمة: د/ على حسين حجاج مراجعة : د/ عطيه محمود هنا تأليف: د/ عبدالمالك خلف التميمي ترجمة: د/ فؤاد زكريا تاليف: د/ عبد مسعود

27 ـ دعوة إلى الموسيقا ٤٧ \_ فكرة القانون 14 - التنبؤ العلمي ومستفيل الإنسان ٤٩ - صراع القوى العظمى حول القرن الافريقي تأليف: صلاح الدين حافظ • ٥ ـ التكنولوجيا الحديثة والتنمية الزراعية ١ ٥ - السينا في الوطن العربي ٥٢ - النفط والعلاقات الدولية ٥٣ - البدائية 40 - الحشرات الناقلة للأمراض ٥٥ ـ العالم بعد مائتي عام 10 \_ الإدمان ٥٧ ـ البيروتراطية النفطية ومعضلة التنمية ٥٨ ـ الوجودية ٩ - المعرب أمام تحديات التكنولوجيا ٦٠ \_ الايديولوجية الصهيونية ( الجزء الأول ) ٦١ - الايدبولوجية الصهيونية ( الجزء الثاني ) ٦٢ ـ حكمة الفرب ( الجزء الأول ) ٦٣ ـ الأسلام والاقتصاد ٦٤ - صناعة الجوع ( خرافة الندرة ) ٦٥ ـ مدخل إلى تاريخ الموسيقا المغربية ٦٦ ـ الأسلام والشعر ٦٧ \_ بنو الإنسان ٦٨ - الثقافة الألبانية ف الأبجدية العربية ٦٩ ـ ظاهرة العلم الحديث ٧٠ ـ نظر يات التعلم ( دراسة مقارنة ) ٧١ - الاستيطان الأجنبي في الوطن العربي ٧٧ ـ حكمة الغرب ( الجزء الثاني ) ٧٣ ـ التخطيط للتقدم الاقتصادي والاجتهاعي

تأليف: د/ أمين عبدالله محمود تالیف: د/ محمد نبهان سویلم ترجمة : كامل يوسف حسين مراجعة : د/ إمام عبدالفتاح تاليف: د/ احد عنمان تأليف: د/ عواطف عبد الرحن تاليف: د/ محمد احمد خلف الله تأليف: د/ عبد السلام الترمانيني تاليف: د/ جمال الدين سيد محمد ترجمة : شوقى جلال مراجعة: صدقى حطاب تأليف: د/ سعيد الحفار تالیف: د/ رمزی زکی تاليف د/ بدرية العوضى تاليف: د/ عبدالستار ابراهيم تاليف: د/ توفيق الطويل ترجمة : د/ عزت شعلان مراجعة : د/ عبد الرزاق العدواني د/ سمير رضوان تاليف: د/ عمد عمارة نرجة: د/ عبدالوهاب المسيرى د/ هدی حجازی مراجعة : د/ فؤاد زكريا تأليف: د/ عبدالعزيز الجلال ترجة: د/ لطفي فطيم تاليف : د/ احد ملنحت اسلام

تأليف: د/ مصطفى المسمودي

٧٤ ـ مشاريم الاستيطان اليهودي ٧٥ ـ التصوير والحياة ٧٦ ـ الموت في الفكر الغربي ٧٧ ـ الشعر الإغريقي تراثاً انسانياً وعالمياً ٧٨ - قضابا التبعية الإعلامية والثقافية ٧٩ .. مفاهيم قرآنية ٨٠ ـ الزواج عند العرب (في الجاهلية والإسلام) ٨١ ـ الأدب اليوغسلاق المعاصر ٨٧ - تشكيل العقل الحديث ٨٣ ـ البيولوجيا ومصير الإنسان ٨٤ ـ المشكلة السكانية وخرافة المالتوسية ٨٥ ـ دول مجلس التعاون الخليجي ومستويات العمل الدولية ٨٦ ـ الإنسان وعلم النفس ٨٧ \_ في تراثنا العربي الاسلامي ٨٨ ـ الميكروبات والإنسان ٨٩ - الاسلام وحقوق الاسان • ٩ \_ الغرب والعالم ٩١ ـ تربية اليسر وتخلف التنمية ٩٧ \_ عقول المستقبل ٩٣ \_ لغة الكيمياء عند الكاثنات اخية

٩٤ - النظام الإعلامي الجديد

الاشتراك السنوي : وهو مقصور على الفئات التالية :

المؤسسات والهيئات داخل الكويت

المؤسسات والهيئات في الوطن العربي
 المؤسسات والهيئات خارج الوطن العربي
 ١٨ دولاراً امريكياً

• \$ دولاراً امريكياً

• الأفراد خارج الوطن العربي

#### الاشتراكات:

ترسل باسم الأمين العام للمجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ص . ب ٢٣٩٩٦ الكويت ﴿ برقياً ثقف ﴿ تلكس ٤٥٥٤٤

TLX No 44554 NCCAL

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

مطابع الرسالة – الكويت



## سعر النسخة:

| ۰۰۰ فلس     | ہ الكويت                           |
|-------------|------------------------------------|
| ١٠ ريالات   | 🚗 السعودية                         |
| ۹۰۰ قَلْس   | و العبراق                          |
| ۰۰۰ فلس     | 🙇 الأردن                           |
| ٦ ليرات     | • سوريا                            |
| ه لیرات     | 🕳 لبنات                            |
| ۰۰۰ قرش     | ٠ ليبيا                            |
| ۱۰ دراهم    | • المغرب                           |
| دينار واحد  | 🇢 تونس                             |
| ۱۰ دئائير   | • الجزائر                          |
| ۰۰۰ ملیم    | • بصبر                             |
| ۰۰۰ ملیم    | • السودات                          |
| ريال واحد - | •عمان                              |
| ۰ ۸۰۰ فلس   | <ul> <li>اليمن الجنوبية</li> </ul> |
| ۹ ریالات    | . اليمن الشمالية                   |
| ۸۰۰ فلس     | • البحرين                          |
| ۱۰ ریالات   | • قطر                              |
| ۱۰ دراهم    | • الامارات العربية                 |
| •           |                                    |

